500 ans apres Calvin, comment continuer le dialogue cecuménique ?

Colloque Calvinus catholicus ?
Université de Fribourg, le 21 novembre 2008

Shafique Keshavjee

Remerciements

Plan de la conférence

Introduction

I. 5 ruptures qui appellent 5 réconciliations

Transition : unité et diversité des dialogues oecuméniques
II. 4 confluents qui attestent de 4 défis
III. 3 concepts qui nécessitent 3 approfondissements

IV. 2 propositions qui attendent deux réponses

Conclusion



Introduction

Calvinus catholicus ? Tel est le titre du colloque. Et puisque la contribution qui m’a été demandée -
500 ans apres Calvin, comment continuer le dialogue cecuménique ?- s’insere dans ce cadre général,
je commencerai par une citation forte de Calvin ainsi que par un énoncé clair de I’identité
catholique romaine.

« Quand donc nous refusons d'octroyer simplement aux papistes le titre d'Eglise, nous ne leur nions
pas entierement qu'ils n'aient quelques Eglises parmi eux, mais nous discutons seulement du vrai état
de 1'Eglise, qui comporte communion tant en doctrine, qu'en tout ce qui appartient a la profession de
notre chrétienté.

Daniel et S. Paul ont prédit que 1'Antéchrist serait assis au temple de Dieu (Dan. 9: 27; II Thess. 2:
4): nous disons que le pape est le capitaine de ce regne maudit et exécrable, pour le moins en I'Eglise
occidentale. Puisqu'il est dit que le siege de 1'Antéchrist sera au temple de Dieu, par cela il est
signifié¢ que son reégne sera tel qu'il n'abolira point le nom de Christ ni de son Eglise. De la il apparait
que nous ne nions point que les Eglises sur lesquelles il domine par sa tyrannie, ne demeurent des
Eglises, mais nous disons qu'il les a profanées par son impiété, qu'il les a affligées par sa domination
inhumaine, qu'il les a empoisonnées de fausses et méchantes doctrines, et quasi mises a la mort, au
point que Jésus-Christ y est a demi enseveli, 'Evangile y est étouffé, la chrétienté y est exterminée,
le service de Dieu y est presque aboli; bref, tout y est si fort troublé, qu'il y apparait plutdt une image
de Babylone, que de la sainte cité de Dieu » (L’Institution chrétienne, IV, 2, 12)1.

Une partie importante du quatrieme Livre de L’Institution chrétienne consiste en une critique sévere
de la papauté. Dans le passage cité le pape y est décrit comme le « capitaine de ce regne maudit et
exécrable » [de I’ Antéchrist sur 1’Eglise occidentale], comme celui qui a affligé les Eglises sur
lesquelles il régne par « sa domination inhumaine ». Ailleurs, il affirmera avec conviction : « Je dis
que leur pape n’est point souverain entre les évéques, vu que lui-méme n’est point évéque »°.

Quatre siecles plus tard, au Concile Vatican II, la centralité du ministere du Pontife romain a été
réaffirmée avec force.
Pour rappel, quelques textes de Lumen Gentium (LG).

« Le Pontife romain, comme successeur de Pierre, est le principe perpétuel et visible et le fondement
de 1’unité qui lie entre eux soit les évéques, soit la multitude des fideles »°.

« Cette doctrine du primat du Pontife romain et de son infaillible magistére, quant a son institution, a
sa perpétuité, a sa force et a sa conception, le saint Concile a nouveau le propose a tous les fideles
comme objet certain de foi »*.

« C’est 1a I'unique Eglise du Christ, dont nous professons dans le symbole 1’unité, la sainteté, la
catholicité et 1’apostolicité, cette Eglise que notre Sauveur, apres sa résurrection remit a Pierre pour
qu’il en soit le pasteur (Jean 21,17), qu’il lui confia, a lui et aux autres apotres, pour la répandre et la
diriger (cf. Mat. 28,18, etc.), et dont il a fait pour toujours la « colonne et le fondement de la vérité »
(1 Tim. 3,15). Cette Eglise comme société constituée et organisée en ce monde, c’est dans I’Eglise
catholique qu’elle se trouve [subsistit in Ecclesia catholica], gouvernée par le successeur de Pierre et

' L’ Institution chrétienne, Aix-en-Provence/Maren-la-Vallée, Editions Kerygma/Editions Farel, Livre IV, 1978, p.52.

* Op.cit. Livre IV, 7, 24, p.133. Dans la section précédente, Calvin avait défini ce qu’est, selon lui, 1’office épiscopal.
« Touchant du pape, je voudrais bien savoir ce qu'il a de semblable a un évéque. Le principal point de l'office épiscopal,
est de précher la Parole de Dieu au peuple. Le second, proche de celui-1a, est d'administrer les sacrements. Le troisieéme,
d'admonester et de reprendre, et méme de corriger par l'excommunication ceux qui faillent. Qu'est-ce qu'il fait de tout
cela? Qui plus est, fait-il semblant d'y toucher? Que ses flatteurs donc me disent comment ils veulent qu'on le tienne
pour évéque, vu qu'il ne donne nulle apparence de toucher, méme du petit doigt, la moindre portion qui soit de son
office » (Op.cit. Livre IV, 7,23, p. 132).

3 Concile cecuménique Vatican 11, Paris, Editions du Centurion, 1967, LG, 23, p. 49.

Y Op.cit., LG 18,p41-42.



les évéques qui sont en communion avec lui, bien que des éléments nombreux de sanctification et de
vérité subsistent hors de ses structures, éléments qui, appartenant proprement par don de Dieu a
1’Eglise du Christ, appellent par eux-mémes 1"unité catholique »°.

En 1969, Paul VI visite le siege du COE. 1l est le premier pape a le faire. Dans son discours, il y
rappelle de maniere extrémement claire : « Notre nom est Pierre » et « le Seigneur nous a donné un
ministere de communion ».

“Is not the World Council a marvellous movement of Christians, of « children of God who are
scattered abroad” (John 11:52), who are now searching for a recomposition in unity? Is not the
meaning of our coming here, at the threshold of your house, found in that joyous obedience to an
unseen impulse which, by the merciful command of Christ, makes our ministry and mission what it
is? Truly a blessed encounter, a prophetic moment, dawn of a day to come and yet awaited for
centuries! We are here among you. Our name is Peter. Scripture tells us which meaning Christ has
willed to attribute to this name, what duties He lays upon us: the responsibilities of the Apostle and
his successors. But permit us to recall other titles which the Lord wishes to give to Peter in order to
signify other charisms. Peter is fisher of men. Peter is shepherd. In what concerns our persons, we
are convinced that without merit on our part, the Lord has given us a ministry of communion. This
charisma has been given to us not indeed to isolate us from you or to exclude among us
understanding, collaboration, fellowship and ultimately, the recomposition of unity, but to allow us
to carr}; out the command and the gift of love in truth and humility (cf. Ephesians 4,15: John
13,14)™.

D’un c6té, nous avons Calvin qui affirme que le pape est I’antéchrist.

De I’autre, nous avons les autorités de 1’Eglise catholique romaine qui déclarent que 1’Eglise une
subsiste dans I’Eglise catholique [romaine] et que le pape est le fondement de I’unité de ’Eglise.
Peut-on surmonter le conflit entre ceux qui déclarent fermement que la papauté est le mal principal
et cause des divisions et ceux qui au contraire, non moins fermement, clament que la papauté est le
principe perpétuel et le fondement de 1’unité ?

Certains —la majorité ?- diront que ce conflit est insurmontable. D’autres —une minorité ?-, au
contraire, qu’une issue est possible. Et ce désaccord entre majorité et minorit€é augmente encore la
complexité du conflit...

En ce qui me concerne, j’ai la ferme conviction, avec d’autres, que ce conflit peut étre surmonté.
Nombreux sont ceux qui ont fait remarquer que la critique sévere de Calvin a 1’égard de la papauté

—et avant lui, la critique impitoyable de Luther’- portait sur I’Eglise de son temps et que
précisément les temps ont changé. Certes, il faut tenir compte de cet argument. La papauté du 21°™

3 Op.cit., LG 8, p.23-24. Ce texte a été sujet de multiples interprétations. Pour rappel, la Congrégation pour la Doctrine
de la Foi a donné un commentaire sur ce texte dans son document Réponses a des questions concernant certains aspects
de la doctrine de I’Eglise (29 juin 2007). « Dans le numéro 8 de la Constitution Dogmatique Lumen gentium, ‘subsister’
signifie la perpétuelle continuité historique et la permanence de tous les éléments institués par le Christ dans I’Eglise
catholique, dans laquelle on trouve concrétement I’Eglise du Christ sur cette terre. Selon la doctrine catholique, s’il est
correct d’affirmer que I’Eglise du Christ est présente et agissante dans les Eglises et les Communautés ecclésiales qui ne
sont pas encore en pleine communion avec 1’Eglise catholique, grice aux éléments de sanctification et de vérité qu’on y
trouve, le verbe ‘subsister’ ne peut étre exclusivement attribué qu’a la seule Eglise catholique, étant donné qu’il se
réfere 2 la note d’unité professée dans les symboles de la foi (‘Je crois en I’Eglise, une’) ; et cette Eglise une ‘subsiste’
dans 1’Eglise catholique »
(http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_con_cfaith_doc_20070629 responsa-
quaestiones_fr.html) (site consulté le 28/10/2008).

M. Kinnamon et B. E. Cope (ed), The Ecumenical Movement. An Anthology of Key Texts and Voices, Geneva, WCC
Publications, p. 34.

" Martin Luther, Image de la papauté, Grenoble, Editions Jérdme Million, 1997. Ce dernier ouvrage de Luther est une
sorte de « bande dessinée » intégrant des gravures de Lukas Cranach. De maniere extrémement virulente Luther y
exprime sa haine de la papauté d’alors.




siécle n’est pas celle du 16°™ ou du 11%™. Cela dit, il faut aussi reconnaitre que la papauté telle que
définie par Vatican I®, puis reprise et rééquilibrée par Vatican II°, n’est pas sans poser de nouvelles
questions aux non-catholiques.

Ce qui est moins connu, ¢’est qu’une partie de 1’argumentation utilisée par Calvin pour critiquer les
dérives de la hiérarchie de 1’Eglise de son temps, sont des arguments qu’il avait repris d’un pape
pour qui il avait de I’estime : le pape Grégoire 1% appelé 2 juste titre Grégoire le Grand (540-604)'°.
Le pape Grégoire avait formulé des critiques séveres a 1’égard du Patriarche de Constantinople
d’alors, Jean le JeGineur.

Pour rappel, voici le contexte. L’évéque de Constantinople s’était vu reconnaitre, notamment aussi
par I’empereur, le titre de « patriarche cecuménique ». (Ecuménique désignant ici I’Empire, et
I’évéque de sa capitale, mais n’impliquant aucun droit sur I’Eglise universelle. Traduit en latin, cela
donnait « universalis episcopus » ou « universalis patriarcha », une prétention insupportable qui allait
a I’encontre des revendications de Rome. Dans de nombreuses lettres, le pape Grégoire le Grand
adjura le patriarche de Constantinople de renoncer a ce « stultum et superbum vocabulum » (terme
stupide et orgueilleux) parce qu’il était contraire a I’humilité chrétienne. Et lorsque Grégoire lui-
méme fut qualifié de « universalis papa », il refusa explicitement ce titre et demanda qu’on I’appella
« servus servitorum Dei », « serviteur des serviteurs de Dieu », parce qu’il n’entendait pas se placer
au-dessus des autres évéques''.

Calvin se réfere a plusieurs endroits dans 1’Institution aux lettres de Grégoire a ce sujetlz.

« Sur le titre d’évéque universel, la premiere contention en fut émue du temps de S. Grégoire, par
I’ambition de 1’archevéque de Constantinople nommée JEAN. Car celui-ci voulait se faire évéque
universel ce que nul avant n’avait auparavant tenté. Or S. Grégoire, en débattant cette question,
n’allegue point que 1’autre lui 6te le titre qui lui appartient, mais au contraire, il proteste que c’est un
titre profane, voire méme plein de sacrilege, et un préambule de la venue de |’Antéchrist »
(L’ Institution chrétienne, 1V, 7, 4).

Ainsi, pour affirmer que le pape de son temps était lié a I’ Antéchrist, Calvin utilise I’argument du
pape Grégoire le Grand qui considérait que le Patriarche de Constantinople était li€¢ a 1’ Antéchrist,
parce qu’il était un évéque qui voulait étendre son pouvoir et manquait d’humilité...

Dans une trés belle lettre adressée au patriarche Jean'’, Grégoire rappelle que le sens méme de
I’épiscopat et de ramener a I’humilité, et pour cela il est le premier a devoir vivre I’humilité. ..

Et nous touchons certainement la le coeur des conflits ceccuméniques : 1’extension de pouvoirs mal
vécus —de « dominations inhumaines » aurait dit Calvin- aux dépens d’une autorité vécue dans
I’humilité et qui appelle a I’humilité...

¥ Cf. du ler Concile du Vatican, la Constitution dogmatique “Pastor Aeternus” (18 juillet 1870). « Si donc quelqu’un
dit que le Pontife romain n’a que charge d’inspection ou de direction et non un pouvoir plénier et souverain du
juridiction sur toute I’Eglise, non seulement en ce qui touche a la foi et aux mceurs, mais encore en ce qui touche a la
discipline et au gouvernement de 1’Eglise répandue dans le monde entier, ou qu’il n’a qu’une part plus importante et
non la plénitude totale de ce pouvoir supréme ; ou que son pouvoir n’est pas ordinaire ni immédiat sur toutes et chacune
des églises comme sur tous et chacun des pasteurs et des fideles, qu’il soit anatheme » (chp.3).

Cf.en particulier Lumen Gentium 8; 18; 20; 22- 25.

0 1e Groupe des Dombes, dans leur beau livre Le ministére de communion dans I’Eglise universelle, Paris, le
Centurion, 1986, donne aussi en exemple Grégoire le Grand. « Reste que le portrait du pape est celui de Grégoire le
Grand : I’évéque de Rome, serviteur des serviteurs de Dieu, peut définir son ministére d’apres I’Evangile et le vivre
selon I’Evangile » (p.39).

" Sur ce sujet, cf. la mécompréhension autour du concept « cecuménique » telle que présentée par Peter Neuner dans on
excellent ouvrage, Théologie cecuménique. La quéte de I'unité des Eglises chrétiennes, Paris, Cerf, 2005, p.19s.

12 Cf. L’ Institution chrétienne, 1V, 7,4-21.

13 Epitres , livre V, épitre 18. Pour une traduction en anglais, cf. P. Scaff , H. Wafe (editors) A Select Library of Nicene
and Post-Nicene Fathers of the Christian Church, Grand Rapids, Eerdmans, 1976, p.166s.



La grande question est alors de savoir comment valoriser une forme de ministere épiscopal et
primatial qui soit réellement un service et non une domination...

Calvin a défini I’Eglise comme la mere de tous les fideles (cf. L’Institution IV, 1,1 et 1,4). 1l
accorde méme que Rome a été jadis « la mere de toutes les Eglises » (L’ Institution IV, 7,24).

Il reconnait dans le passé le role des évéques « afin que 1’égalité n’engendrat pas des noises, comme
il advient souvent » (L’Institution 1V, 42), voire a des archevéques et a des patriarches
(L’Institution 1V, 4,4). Mais il a critiqué fermement 1’orgueil et la domination inhumaine de ces
ministeres quand leur mode d’élection ainsi que leur exercice n’était plus au service du Christ et de

la transmission de 1’Evangile.
Les héritiers de Calvin pourront-ils entendre que Calvin avait cette vision large de I’Eglise ?
Et les héritiers de la papauté pourront-ils entendre que le seul sens du ministére primatial et

épiscopal est celui d’une autorité dans le service ?

Pour y arriver, je crois que tout un parcours est nécessaire. En voici quelques pistes...

I. 5 scissions historiques qui appellent 5 réconciliations historiques

L’histoire de I’Eglise a été marquée par de nombreuses ruptures. Or chacune de ces ruptures appelle
une réconciliation, sans laquelle il n’y aura pas de fondement a une vraie communion.

1. Scission entre I’Eglise « latine » et I’Eglise « grecque »
11°™ siecle

EGLISE

Latine Grecque
(catholique) (orthodoxe)

La scission entre « Rome » et « Byzance », entre le « catholicisme » et I’ « orthodoxie » est tres
certainement la scission la plus marquante de 1’histoire de 1’Eglise.

L’avis du théologien orthodoxe John Meyendorff peut probablement €tre partagée par bien des
théologiens d’autres confessions.

« The schism between Byzantium and Rome was without doubt the most tragic event in the

history of the Church. Christendom became divided in two halves, and this separation still

endures today and has determined the destiny of both the East and West to a very great
14

extent» .

4 John Meyendorff, The Orthodox Church, Crestwood (NY), St Vladimir’s Seminary Press, (1981) 19964, p.35.



Selon Meyendorff toujours, le déséquilibre qui en est résulté au sein de 1’Eglise d’Occident a
provoqué la réaction de la Réforme protestante’”. Le Cardinal Kasper (président du Conseil
Pontifical pour la Promotion de 1’Unité des Chrétiens) a développé la méme analyse .

“It is necessary to go into more depth in relation to the ecumenical discussion with the Oriental
Churches, for I am convinced that such a discussion is essential also in order to overcome the
divisions within Western Christianity. Upon its separation from the East, Latin Christianity has
developed unilaterally; it has, so to say, breathed with one lung only and is impoverished. This
impoverishment was one cause, among others, of the serious crisis in the Church in the late Middle
Ages, which led to the tragic division of the 16™ century”'®.

Quant au Métropolite Damaskinos, il voit une conséquence supplémentaire a la virulence de la
critique protestante a 1’égard du catholicisme romain : I’essor d’une pensée anti-religieuse voire
athée.

« Pour mieux évaluer une telle situation notons que la pensée philosophique, anti-religieuse ou
athéiste, du "siecle des lumieres" fut alimentée par la source inépuisable de la polémique dure du
protestantisme contre la théologie scolastique et les structures de 1'Eglise catholique-romaine. Sans la
Réforme protestante et la confrontation théologique du monde chrétien occidental quant a
l'authenticité et la crédibilité de I'enseignement du christianisme, I'évolution anti-religieuse et athéiste
de l'esprit occidental qui a progressivement envahi la chrétienté tout entiere aurait été tres difficile.
Ces évolutions rendirent possibles non seulement la prise de conscience du danger mais aussi celle
du besoin immédiat a affronter; cela d'autant plus que la confrontation idéologique et théorique avec
le christianisme fut progressivement incarnée dans 1'Etat sécularisé moderne »'’

Et le développement des idées antireligieuses en Occident a en retour marqué 1’Orient, notamment
par I’imposition au peuple orthodoxe d’un « Etat sécularisé et absolutiste »'®.

Si I’on suit cette interprétation de I’histoire, il s’avere que la rupture entre 1’Occident et 1’Orient
chrétiens a rendu 1’Eglise catholique romaine encore plus centralisée, que cette centralisation autour
de la figure du Pape a provoqué une Réforme virulente, que le conflit meurtrier entre catholiques et
protestants a favorisé 1’essor des «lumieres » et en particulier d’une pensée philosophique et
politique antireligieuse et anti-ecclésiale, que le développement notamment du marxisme et du
léninisme a meurtri durablement en particulier le monde orthodoxe de 1I’Europe de I’Est et de la
Russie... Pas étonnant des lors que pour le Métropolite Damaskinos une des premieres motivations
d’un rapprochement et d’une collaboration de toutes les Eglises et confessions chrétiennes est

« d’affronter en commun la provocation des athées »'° .

"> Cf. op.cit., p.35. Cet avis est partagé par Olivier Clément. La séparation de ’Orient et de 1'Occident chrétien, et
notamment de I’orthodoxie et du catholicisme a, selon lui, « rendu inévitable la Réforme » (L’Eglise orthodoxe, Paris,
PUF, (1961) 1985°, p-119).

' Cf. son texte « Current Problems in Ecumencial Theology » (sans date)

www.vatican.va/roman_curia/pontifical councils/chrstuni/card-kasper-

docs/rc_pc_chrstuni_doc_20030227 ecumenical-theology en.html (consulté en novembre 2008).

7" « L’orthodoxie et I’cecuménisme » in Orthodoxie et Mouvement cecuménique, Chambésy, Editions du Centre
orthodoxe du Patriarcat cecuménique, 1986, p.30.

' Op cit., p.30.

¥ Op.cit., p.31.




2. Scission au sein de I’Eglise catholique romaine et essor des Eglises issues de la Réforme

16" siecle
Eglise catholique romaine

T

Eglises issues de la Réforme

Eglise anglicane || Eglise luthérienne Eglise réformée || Eglises libres...

La création de nouvelles Eglises en Occident suite aux mouvements de Réforme a meurtri
durablement I’histoire de I’Europe. Les conflits entre catholiques et protestants ont été d’une
extréme violence. Les mémoires des uns et des autres sont profondément marquées encore par
I’intensité des ruptures vécues. Mais les conflits intra-protestants (entre luthériens et réformés ;
entre Eglises protestantes d’Etat et Eglises protestantes libres, au sein des Eglises réformées elles-
mémes, etc.) ont aussi eu des conséquences durables.

Il serait erroné de considérer que ces deux grandes scissions sont les principales qui aient marqué
I’histoire de I’Eglise. Trois autres au moins doivent €tre rappelées.

3. La scission des Eglises orthodoxes orientales

Durant les premiers siecle de I’histoire du christianisme, plusieurs Eglises n’ont pas reconnu
I’ensemble des quatre premiers Conciles.

57 siecle

EGLISE

T 2 Conciles de Nicée (325) et de Constantinople I (381)

Eglise assyrienne de 1’Orient (« nestorienne »)

3 Conciles de Nicée, de Constantinople I et d’Ephese (431)
Eglise copte orthodoxe

T Eglise syro-orthodoxe d’Antioche (« jacobite »)

Eglise syrienne malankare orthodoxe (Inde)

Eglise apostolique arménienne

Eglise orthodoxe éthiopienne

Eglise orthodoxe d’Erythrée

L’Eglise des premiers siecles était non seulement gréco-latine mais aussi syriaque (syrienne,
arménienne) et alexandrine (copte et éthiopienne). Pour des questions de culture, de langue, de
politique et de théologie, ces différentes Eglises ne se sont pas reconnues dans les Conciles

7



ultérieures. Ces premieres scissions ont largement affaibli la chrétienté et ont certainement favorisé
I’essor de I'islam (leurs chefs militaires et politiques ayant souvent été accueillis comme des
« libérateurs » en comparaison de la tyrannie vécue ou percue venant de Byzance).

4. La scission de I’Eglise catholique romaine de I’Eglise catholique chrétienne
19 siecle
Eglise catholique romaine

Vatican I T

Eglise catholique chrétienne (ou vielle-catholique)

Le Concile de Vatican I a affirmé avec force la primauté du Pape. La séparation de 1’Eglise
catholique chrétienne d’une Eglise catholique romaine encore plus centralisée est une contestation
non du ministere papal en tant que tel mais de la centralisation percue comme abusive de ce
ministere.

5. La scission des Eglises protestantes nées des mouvements de Réveil

Des le 16°™ siecle, et de maniere accélérée durant les siecles qui ont suivi, les Eglises issues de la
Réforme se sont diversifiées a I’extréme. Souvent parce que 1’autorité exercée en leur sein était
considérée comme abusive et qu’elle ne laissait que trop de place a des mouvements de renouveaux

internes.

1 6éme_20éme

Eglises issues de la Réforme

Eglise anglicane Eglise luthérienne || Eglise réformée Eglises libres...
Anabaptistes
Quakers Piétistes Baptistes
Meéthodistes Mouvements de réveil

Armée du Salut
PentecoOtistes

des milliers de petites églises indépendantes



Attention ! Ces cinq grandes familles de scissions ne sont pas les seules. Il ne faudrait pas oublier la
premiere scission qui fut celle qui eut lieu entre juifs confessant Jésus comme le Messie et juifs
refusant cette confession ; la différenciation progressive et finalement la séparation entre judéo-
chrétiens (et les ébionites ?) et pagano-chrétiens ; la crise de 1’arianisme qui a meurtri les premiers
siecles et dont peut-étre des théologiens protestants libéraux se sentent encore les « héritiers »...

Ces cinq scissions historiques appellent cinq réconciliations historiques. Depuis un siecle, ces
processus sont en cours. Avec plus ou moins d’intensité et de résistances. Or un des enjeux majeurs
pour les décennies a venir est que chaque processus de réconciliation féconde les autres.

1. Que catholiques romains et orthodoxes (scission 1) ainsi que catholiques romains et catholiques
chrétiens (scission 4) —et anglicans (scission 2)- puissent arriver a proposer un « ministere de
communion » sur lesquels ils soient en accord. Seule une telle vision de la « primauté » assouplie
par le dialogue pourra éventuellement €tre reconnue comme pertinente par la grande majorité des
Eglises issues de la Réforme.

2. Que les Eglises issues de la Réforme (scission 2) continuent leur processus de rapprochement,
notamment au sein de chaque famille d’Eglises et entre elles et qu’elles puissent arriver a proposer
des bases doctrinales et ecclésiales acceptables pour la majorité d’entre elles. Seule une plateforme
intra-protestante souple et claire permettra aux orthodoxes et aux catholiques romains de bien
percevoir les contours de leurs partenaires de dialogue protestants.

3. Que les Eglises latines et grecques poursuivent et intensifient leurs dialogues avec les Eglises
pré-chalcédonniennes et qu’elles puissent arriver a proposer une maniere commune de
« gouverner » les Eglises qui respecte clairement les particularités locales.

Transition : unité et diversité des dialogues oecuméniques

En un siecle, beaucoup de dialogues cecuméniques ont eu lieu. Au point qu’il devient parfois
difficile d’avoir une vision d’ensemble des avancées réalisées. Or ces dialogues sont divers dans
leurs modalités et leurs extensions. Sur le plan cecuménique trois types de dialogues doivent étre
différenciés et articulés entre eux :

1. Les dialogues bilatéraux et les dialogues multilatéraux
2. Les dialogues locaux, les dialogues régionaux et les dialogues mondiaux

Les tableaux en annexe indiquent quelques uns des documents fruits de ces deux dialogues.

En plus de ces deux formes de dialogues, il est important de prendre en considération une
troisieme :

3. Les dialogues interconfessionnels et les dialogues intra-confessionnels.

Chaque ouverture a une autre confession (ou religion) provoque une fermeture au sein de sa
confession (ou religion) de la part d’une partie de cette confession (ou religion) n’ayant pas
participé au dialogue ou réticent a ce dialogue. L’accent mis ces dernieres années sur I’importance
et parfois la difficulté de la « réception » des accords cecuméniques atteste de cette réalité.



A&7 =D

Dialogues inter-confessionnels Dialogues intra-confessionels

Il n’y aura pas d’avancée dans le dialogue interconfessionnel sans la prise au sérieux des tensions
intra-confessionnelles liées aux conséquences de cette avancée.

I1. 4 confluents cecuméniques qui attestent de 4 défis eecuméniques

L’histoire du mouvement cecuménique est marquée par de nombreux confluents. J’en mentionnerai
quatre. Mais avant de le faire, il est important de rappeler qu’au fondement de ces confluents se
trouve la priere.

Une spiritualité cecuménique

Un des textes bibliques fondamentaux, souvent cité comme motivation profonde de I’engagement
cecuménique, est Jean 17. Or ce texte est une priere. Jésus a prié pour 1’unité. Pas étonnant des lors
que ses disciples aient insisté sur cette dimension.

Au 19°™ sigcle, I’ Alliance évangélique, fondée en aoiit 1846 a Londres, a joué un role considérable
dans le rassemblement intra-protestant des chrétiens. Lors de sa fondation, entre 800 et 1000
chrétiens provenant de 53 Eglises confessionnelles différentes étaient rassemblés. De 1’initiative de
cette Alliance est née en 1861 la « Semaine universelle de priere » qui rassemble dans une priere
commune des chrétiens de toutes sortes de confessions protestantes. Cette priere qui a lieu durant la
semaine qui suit le premier dimanche de I’année continue de soutenir I’effort intra-protestant vers
I’unité des chrétiens. Selon Neuner : « L’Alliance évangélique occupe ainsi une place importante
dans le développement cecuménique du XIXe siecle »*.

Des anglicans en 1908 organisent une octave de priere. L’abbé Paul Couturier en 1934 donnera un
nouveau dynamisme a cette initiative. La semaine du 18 au 25 janvier deviendra en 1939 la
« Semaine de priere pour l'unité des chrétiens ». Depuis 1968, cette semaine est préparée
conjointement par le COE et par le Conseil pontifical pour I’unité des chrétiens.

Avant, au cceur et apres tout dialogue cecuménique, il y a la priere. Telle est ’'impulsion
fondamentale donnée aussi bien par des chrétiens évangéliques que par des chrétiens de toutes les
autres Eglises. Mais le fait méme qu’il y ait encore deux semaines différentes de priere pour ’unité
montre bien aussi les difficultés d’une large spiritualité cecuménique.

1. Une mission eecuménique
La naissance du mouvement cecuménique moderne est souvent associée a la Conférence

missionnaire d’Edimbourg de 1910. Cette rencontre rassemblant des protestants (I’Eglise catholique
romaine et les Eglises orthodoxes n’y ont pas participé€) a rappelé 1’urgence pour les chrétiens d’étre

2 Théologie ccuménique, op cit., p.46.

10



unis dans le champ missionnaire. L’identit¢é méme de 1’Eglise chrétienne est d’étre missionnaire.
Elle est envoyée dans le monde pour transmettre I’Evangile. Or cette transmission est une tache
commune et elle ne doit pas étre source de divisions. En 1921, le Conseil international des Missions
fut créé. En 1961, il fut intégré au COE.

Le sens de tout dialogue cecuménique est de faciliter une transmission de I’Evangile de maniére
plus riche et réconciliée.

2. Une doctrine eecuménique

Des les origines, des divergences de compréhension du message de Jésus ont marqué la chrétienté.
En 1927, la premiere Conférence mondiale de Foi et Constitution eut lieu a Lausanne. A ’exception
de I’Eglise catholique romaine, les autres confessions y participerent. La dimension doctrinale des
divisions entre Eglises fut portée par cette Conférence et celles qui suivirent’'. En 1948, Foi et
Constitution fut intégrée a la création du Conseil cecuménique des Eglises.

Le dialogue cecuménique ne peut s’approfondir que si les divergences en matiére de théologie,
d’ecclésiologie et d’anthropologie, notamment, sont abordées avec sensibilité et lucidité.

3. Une éthique oecuménique

Quelles que soient encore les divergences entre les chrétiens, de nombreux théologiens du XXe
siecle, notamment sous 1’'impulsion de I’archevéque Sdderblom, avaient la conviction qu’un
engagement commun pour plus de justice et de compassion dans le monde était nécessaire. En
1925, a Stockholm, eut lieu la Conférence mondiale de Christianisme pratique. La dimension
d’engagement dans le monde fut portée par cette Conférence et celles qui suivirent’>. En 1948,
Christianisme pratique fut intégré a la création du Conseil cecuménique des Eglises.

Le dialogue cecuménique s’approfondit et se déploie par un engagement commun dans la société et
le monde.

4. Une éducation oecuménique

De tout temps, les Eglises ont eu a cceur la formation de leurs membres. En 1889 fut convoquée a
Londres la premiere « World Sunday School Convention ». En 1907 son nom fut changé en
« World Sunday School Association » et en 1947 en « World Council of Christian Education ». En
1971 ce Conseil fut intégré au COE. Des ses origines, le COE a mis 1’accent sur une formation
cecuménique des laics et des ministres, des enfants et des adultes.

Le dialogue cecuménique est une réalité fragile qui a besoin d’étre enseigné et transmis de
génération en génération.

2 Edimbourgh (1937) ; Montréal (1963) ; Louvain (1971); Lima (1982); Budapest (1989); Saint-Jacques—de-
Compostelle (1993) ; Moshi (1996) ; Kuala Lumpur (2004).
2 Oxford (1937) ; Genéve (1966) ; Cambridge (1979).

11



Mission cecuménique Doctrine oecuménique

Spiritualité oecuménique

Education cecuménique Ethique oecuménique

Or chacun de ces quatre confluents cecuméniques attestent de quatre défis cecuméniques.

1. Défis pour 1’éducation oecuménique

En cette période de flux des populations et marquée par des dynamiques de mondialisation, des
tendances fortes s’expriment pour « reconfessionaliser » les traditions chrétiennes.

L’éducation cecuménique doit faire face a ce défi en offrant a la fois des racines fortes et une
ouverture fortifiée, notamment aux futurs responsables de leurs Eglises.

2. Défis pour une éthique oecuménique

Alors que la complexité des situations de vie se diversifie et s’intensifie, de nombreuses
divergences éthiques, notamment en ce qui touche a I’origine et a la fin de la vie (avortement,
euthanasie...) et a la sexualité humaine (homosexualité, attitude a avoir face au SIDA, a I’utilisation
de préservatifs...), sont sources de nouvelles divisions. Par ailleurs, des divergences existent aussi
sur la gestion et la distribution des richesses matérielles, méme si un accord semble bien réel sur
I’importance de la justice et de la solidarité.

L’éthique cecuménique doit faire face a ce défi en poursuivant une écoute attentive de la complexité
contemporaine et de la diversité des tentatives de réponses apportées par les uns et les autres.

3. Défis pour une doctrine cecuménique

Méme si toutes les divergences théologiques sont loin d’étre résolues (compréhension commune de
la Trinité, articulation entre Bible, Tradition, raison et expérience, etc.) ce sont les questions
ecclésiologiques qui tendent a occuper le devant de la scene. Quelles sont les conditions pour
arriver a une réconciliation des ministéres 7 Méme si le concept de koindnia a redonné de
I’impulsion au dialogue, il n’en demeure pas moins que plusieurs visions divergentes de I'unité des
Eglises (fédération, intercommunion, corporation...) continuent d’étre véhiculées par lui.

12



La doctrine cecuménique doit essayer d’intégrer dans une perspective plus claire et plus souple les
fruits des dialogues multilatéraux et bilatéraux, notamment sur la question des ministeres de
SUpervision ou épiscopaux.

4. Défis pour une mission cecuménique

Alors que presque toutes les Eglises redécouvrent I’importance de 1’évangélisation et de la mission,
des divergences fortes subsistent sur la maniere et la finalité de ces engagements de transmission.
La mission aecuménique doit poursuivre un dialogue ferme et serein sur la question du
prosélytisme, ainsi que sur la question des conversions d’une Eglise a une autre.

II1. 3 concepts qui nécessitent 3 approfondissements

Tres brievement, je ne puis que mentionner ces trois concepts

1. Consensus différencié

Le concept de « consensus différencié » a été explicité comme celui qui rend compte de la méthode
employée pour arriver a la Déclaration commune sur la Doctrine de la justification entre 1’Eglise
catholique et la Fédération luthérienne mondiale.

Cette méthode peut se résumer de la maniere suivante : « des affirmations communes sur 1’essentiel
sont accompagnées d’approches différentes, conformément aux traditions et aux points de vue
confessionnels des uns et des autres »>. Ou dit dans la Déclaration elle-méme: « II y a consensus
dans les vérités fondamentales ; les différences dans les développements de certains points
particuliers sont compatibles avec ce consensus »24

Tout dialogue cecuménique devrait pouvoir s’inspirer de ce consensus différencié. Il est important a
la fois de mettre en évidence ce qui est commun et de trouver une interprétation des divergences qui
puisse étre éclairé par ce commun partagézs.

2. Autorité différenciée

Par analogie, il serait important de valoriser le concept d’« autorité différenciée ».

Méme au sein de ’Eglise catholique romaine, réputée pour son sens fort de la hiérarchie et d’une
autorité centralisée, celle-ci s’exerce de manicre différenciée. Ainsi, les Eglises catholiques
orientales jouissent au sein de 1’Eglise catholique romaine d’une liberté, notamment sur des
questions de rituel, voire de ministeére. Un prétre maronite, tout en étant mari¢, peut donner
I’eucharistie de maniere valide. Cette diversification de 1’autorité, a ’interne, devrait aussi pouvoir
s’exercer a I’externe. Un des grands enjeux pour les décennies a venir sera précisément de trouver
des formes d’autorité de la papauté et de 1’épiscopat qui soient clairement différenciées dans leur
fonction interne et leur fonction externe.

2 préface a la Déclaration commune sur la Doctrine de la Jjustification, Cerf, Bayard-Centurion, Fleurus-Mame, Labor
et Fides, 2000, p. 8.

*3/14, op.cit. p.65.

2 Sur les enjeux , les richesses et les difficultés de la méthode, d’un point de vue catholique romain, cf. de Hervé
Legrand, « Le consensus différencié sur la doctrine de la justification (Augsbourg 1999). Quelques remarques sur la
nouveauté d’une méthode » www.catho-theo.net/Le-consensus-differencie-sur-la (consulté le 20/11/2008).

13



3. Reconnaissance différenciée

Par analogie toujours, il serait important de valoriser le concept de « reconnaissance différenciée ».
Pour reprendre toujours I’exemple de 1I’Eglise catholique romaine, il est clair qu’elle se percoit
comme plus proche de certaines Eglises que d’autres. Ainsi, les Communautés orthodoxes jouissent
du titre d’Eglises, alors que les autres Communautés sont des Communautés ecclésiales. Et cela
parce les Eglises orthodoxes ont conservé I’é€piscopat historique. Sur les questions ecclésiologiques,
il est clair aussi que I’Eglise catholique romaine est plus avancée dans le dialogue avec les anglicans
qu’avec les réformés ou avec les évangéliques. On pourrait imaginer que dans un avenir pas si
lointain, I’Eglise catholique romaine arrive par un consensus différencié a une forme d’autorité
différenciée regroupant les Eglises orthodoxes et 1’Eglise anglicane (et aussi I’Eglise vieille-
catholique en pleine communion avec elle, voire un jour avec les luthériens). Or les anglicans (et les
vieux-catholiques et les luthériens) sont en communion différenciée avec d’autres Eglises. Il serait
possible alors d’arriver a des situations de reconnaissance différenciée ou une Eglise reconnait une
Eglise qui en reconnait une autre. Des pas supplémentaires de rapprochement pourraient étre alors
progressivement accomplis.

L’Eglise catholique romaine, par exemple, pourrait arriver a reconnaitre dans la Communion
anglicane les évéques qui seraient parvenus par un consensus différencié a la reconnaissance d’une
autorité différenciée commune. Ces évéques anglicans, a leur tour, pourraient étre associés a des
ordinations de pasteurs dans d’autres Eglises issues de la Réforme, et cela bien slir d’'une maniere a
déterminer encore...

IV. 2 propositions concreétes qui attendent 2 réponses concretes

J’aimerai terminer cette contribution par deux propositions concretes.

1. Vers une catholicité cecuménique en Suisse romande

L’Eglise catholique-chrétienne, 2 1’occasion du 100°™ anniversaire de sa paroisse lausannoise a
sollicité¢ le Conseil des Eglises chrétiennes du canton de Vaud pour que les différentes Eglises
réfléchissent ensemble a la catholicité. De ces premiers contacts est né un projet ambitieux pour la
Suisse romande : rassembler des théologiens et des responsables d’Eglises au plus haut niveau pour
mettre en commun leurs pratiques et leurs réflexions, et cela pour si possible a partir des catholicités
respectives de chaque confession, imaginer ce que pourrait étre une catholicité intégrative et
cecuménique qui tienne compte des apports des uns et des autres.

Je saisis donc 1’occasion de ce colloque pour relayer cette invitation. Le projet devrait voir le jour
en 2010 apres un parcours de préparation a déterminer encore.

Calvinus catholicus ? La réponse est certes « OUI ». Or chaque confession et famille d’Eglises vit
une forme de catholicité. Tous nous croyons en 1’Eglise, une, sainte, catholique et apostolique. Le
temps est venu pour faire localement un pas supplémentaire.

2. Vers un synode cecuménique des étudiants en théologie de Suisse romande
Alors que le premier projet concerne d’abord des responsables d’Eglises et des professeurs de
théologie, le second projet concerne en priorité les étudiants en théologie.

La proposition qui vient d’étudiants et de professeurs de la Faculté de théologie protestante de
Geneve et de I’Institut d’études supérieures en théologie orthodoxe de Chambésy est la suivante :

14



rassembler en 2009 de maniere pondérée des étudiants en théologie catholiques, réformés,
orthodoxes et évangéliques de Suisse romande.

L’arriere-fond du projet est encore plus ambitieux.

Depuis quelques décennies, plusieurs appels ont retenti pour qu’un Concile authentiquement
oecuménique puisse voir le jour.

En 1996, Konrad Raiser, secrétaire général du COE avait lancé un appel pour que soit entamé un
processus qui tende a la célébration d’un « Concile authentiquement universel ».

En 1994 déja, le pape Jean Paul II dans sa lettre Tertio Millenio Adveniente avait formulé le souhait
qu’une grande rencontre pan-chrétienne puisse avoir lieu, et il avait exprimé aussi que le lieu le plus
naturel serait sur la terre du Christ (en « Terre Sainte »).

En 2001, le cardinal catholique Cormac Murphy O’Connor, archevéque de Westminster a réémis le
souhait que soit convoquée au plus vite une Assemblée pan-chrétienne avec la participation de
toutes les Eglises chrétiennes.

Bien avant, en 1986, le Groupe des Dombes avait émis le veeu d’une Assemblée ou des
représentants qualifiés des Eglises regroupées dans le COE et de I’Eglise catholique soit convoquée.
Et si nous remontons plus dans le temps, en 1968, I’ Assemblée du COE a Uppsala avait affirmé que
les Eglises devaient travailler en vue d’un Concile authentiquement universel.

Ils faisaient écho a I’affirmation de Dietrich Bonhoeffer en 1934 déja que seul 1’'unique et grand
concile cecuménique de la sainte Eglise de Jésus-Christ, rassemblé du monde entier peut avoir une
parole pleine pour la paix.

Pour toutes sortes de raisons, ce grand Rassemblement n’a pas encore pu voir le jour : processus de
réconciliation en cours au sein des différentes traditions chrétiennes (organisation d’un concile pan-
orthodoxe ; création d’une Communion mondiale d’Eglises réformées en 2010, née de la fusion de
I’ Alliance réformée mondiale et du Conseil réformé cecuménique ; etc.) ; désaccords sur la forme de
ce Rassemblement et le nombre respectifs de délégués autorisés ; détermination de qui est habilité a
convoquer a un tel Concile...

Quelles que soient ces difficultés, nous ne devons pas perdre de vue cet objectif d’un Concile
authentiquement universel. Je ne sais pas si j’en verrai le jour, mais j’espere que si ce n’était pas le
cas, que nos €étudiants le verront peut-&tre ! D’ou I'importance de se rencontrer comme si ce
rassemblement local anticipait un tel rassemblement universel.

Le projet que nous vous proposons reste tres modeste et doit étre différencié de ce Concile a venir.
De quoi s’agit-il ? Qu’en 2009, un rassemblement d’étudiants en théologie ait lieu dans des
proportions qui refletent le christianisme mondial : 2 de catholiques, 1/6 d’orthodoxes et 2/6 de
protestants venant des Eglises historiques et des Eglises libres. Nous avons la chance d’avoir en
Suisse romande des Faculté de théologie et des écoles bibliques représentant cette grande diversité :
la Faculté de théologie de Fribourg ; 1’Institut d’études supérieures en théologie orthodoxe de
Chambésy ; I’Institut cecuménique de Bossey ; les Facultés de théologie protestante de Geneve, de
Lausanne et de Neuchitel ; I'Institut Biblique et missionnaire d’Emmaiis ; I’Institut biblique et
théologique d’Orvins ; I’Institut biblique de Geneve ; la Faculté de théologie catholique chrétienne
de Berne, et si nous sortons un peu de la Suisse romande , la Faculté adventiste de théologie a
Collonges.

Ce projet serait d’abord porté par les étudiants qui seraient motivés. Des professeurs pourraient
Jjouer le role de « consultants » afin que ce rassemblement puisse se construire sur ce qui a déja été
fait, tout en laissant de I’espace a une nouvelle créativité.

Deux propositions concretes donc qui attendent deux réponses concretes !

15



Conclusion

J’ai introduit mon exposé par une citation forte de Calvin ainsi que par un énoncé clair de 1’identité
catholique romaine. Je terminerai mon exposé par cet énoncé clair de 1’Eglise catholique romaine et
par un énoncé fort de Calvin.

L’affirmation selon laquelle que c’est « par la seule Eglise catholique du Christ (...) que peut
s’obtenir toute plénitude des moyens de salut »*° et qu’en dehors d’elle se trouvent non pas la
plénitude, mais des «éléments » de I’Eglise (elementa ecclesiae) choque profondément les
partenaires du dialogue cecuménique et notamment les réformés. Or il est intéressant de se souvenir
que le concept d’elementa ou de vestigia vient... de Calvin 127

«(...) nous ne nions pas que les papistes aujourd’hui n’aient encore, dans cette dissipation de
I’Eglise, quelques traces qui leur sont demeurées par la grace de Dieu » (L’Institution chrétienne,
IvV,2,11).

Ainsi I’Eglise catholique romaine a repris 1’argumentation que Calvin avait utilisée -contre I’Eglise
de son temps- et I’a appliquée a I’Eglise qui se situe dans sa lignée. Comme Calvin avait repris
I’argumentation d’un Pape -contre le patriarche de Constantinople de son temps- et 1’avait appliqué
a la papauté qui se situe dans sa lignée...

Calvin a considéré que la papauté de son temps était signe de 1’Antéchrist car elle manquait
d’humilité a I’égard de Dieu et de sa Parole (comme Grégoire le Grand I’avait reproché a Jean le
JeGineur...).

L’Eglise catholique romaine considere que les Eglises non romaines n’ont que des éléments de la
véritable Eglise, alors que la vérité de I’Eglise se trouve en son sein (comme Calvin I’avait reproché
a ’Eglise de son temps).

Le moment est venu non de nous inspirer des critiques réciproques et de nous les appliquer
mutuellement, mais de nous nourrir de nos estimes réciproques et de nous encourager mutuellement
vers plus de pureté et de fidélité. Ecclesia semper purificanda, comme 1’affirme Vatican II. Ecclesia
semper reformanda, comme I’affirment les Eglises de la Réforme.

500 ans apres Calvin, comment continuer le dialogue cecuménique ?

Un colloque international sur I’héritage de Calvin et son importance pour les chrétiens
d’aujourd’hui a eu lieu a Geneve en 2007. Une cinquantaine de théologiens réformés du monde
entier sont arrivés a mettre en évidence huit domaines ot I’héritage de Calvin leur apparaissait
comme pertinent. Or le huitieme est précisément celui qui concerne I'unité de ’Eglise.

« L’attachement de Calvin a l'unité de I’Eglise. L’ intérét passionné et constant manifesté par Calvin
pour "unité du corps du Christ a été vécu dans le cadre d’une Eglise déja éclatée. Au milieu de la
division, il confessait ’unique Seigneur de I’Eglise une, insistant continuellement sur I’unicité du
corps du Christ, sur le fait qu'une Eglise divisée ne se justifiait pas et que, dans I’Eglise, les
schismes constituaient un scandale. Nous vivons aujourd’hui une situation dans laquelle les Eglises
sont séparées, ou elles sont menacées de scissions. Les Eglises réformées, en particulier, continuent
de se caractériser par les divisions internes autant que par ’engagement oecuménique. La pensée de
Calvin sur la nature de la communauté chrétienne, son désir de jouer un role de médiateur dans les
sujets prétant a controverse, la Sainte Ceéne par exemple, et ses efforts infatigables pour construire
des ponts 2 tous les niveaux de la vie de 1’Eglise, sont pour nous aujourd’hui un défi. Il met les

26 Concile Vatican I1, Unitatis Redintegratio 3.
*7 Le cardinal Kasper le rappelle dans son texte « Current problems in Ecumenical Theology ».

16



Eglises en demeure de comprendre les causes d’une séparation qui se poursuit et, en accord avec
I’Ecriture, de tendre vers 1’unité visible en se lancant dans des efforts oecuméniques concrets — tout
cela pour la crédibilité¢ de I’Evangile dans le monde et la fidélité de la vie et de la mission de
I’Eglise » 2*.

Ainsi se sont prononcés des théologiens réformés. Toutes les confessions ont a redire en leurs mots
comment ils ont envie de poursuivre le dialogue. Il me semble toutefois qu'une parole de 1’apotre
Paul peut nous concerner tous. Et c’est avec elle que je souhaite terminer cette petite contribution :

«Que I’amour fraternel vous lie d’une mutuelle affection; rivalisez d’estime réciproque »
(Romains 12/10).

2 http://www.calvin09.org/media/pdf/Materialpool/070524_P0_report_f.pdf (consulté le 20/11/2008).
Ce colloque fut organisé de maniere conjointe par le Centre John Knox, la Fédération des Eglises protestantes de
Suisse, I’ Alliance réformée mondiale et la Faculté autonome de théologie protestante de 1’Université de Geneve.

17



DIALOGUES MULTILATERAUX ET DIALOGUES BILATERAUX, MONDIAUX, REGIONAUX ET LOCAUX

DIALOGUES MULTILATERAUX

Global Christian Forum

Christian World Communions

/

b
N

MONDIAL

Eglise catholique romaine

Eglises orthodoxes

Eglises orthodoxes orientales

Eglise anglicane

Eglise catholique chrétienne

Eglises luthériennes
Eglises réformées

Eglises libres

Eglises méthodistes
Eglises baptistes
Eglises mennonites
Eglises évangéliques

Eglises pentecotistes...

Eglises adventistes

N\

—_—_—— e —— — —

N

N 7
~—_— e —— —

—_—_—— e —— —

—_—_——— e —— — —

Foi et Constitution
Baptéme, Eucharistie, Ministere (1981)

Confesser la Foi commune (1991)
La nature et la mission de I’Eglise (2005)

Assemblées et Commissions du COE

Déclarations, Adresses, Rapports. ..

REGIONAL LOCAL
Rassemblements Conseils oec.
cecuméniques régionaux nationaux

Rass. Oec. Européens
Bale (1989)
Graz (1997)

Charta oecumenica (2001)
Sibiu (2007)

Conseils oec. locaux

All Africa Conference of Churches
Pacific Conference of Churches

Christian Conference of Asia
Middle East Council of Churches

Latin American Council of Churches

18



Diversité de I’Eglise catholique romaine et des autres Eglises

Eglises des deux Conciles

Eglises des trois Conciles

EGLISES ORTHODOXES ORIENTALES

Eglise assyrienne de 1’Orient (« nestorienne »)
Eglise malabare orthodoxe
(Ancienne Eglise de I’Orient : schisme 1968)

Eglises des sept Conciles

Patriarcat copte orthodoxe d’Egypte

Patriarcat syro-orthodoxe d’Antioche (« jacobite »)

(dont Eglise (jacobite) malabare (Inde))

(branche réformée=jacobite réformée ou Mar Thoma)

Eglise syrienne malankare orthodoxe (Inde)
Eglise apostolique arménienne

Eglise orthodoxe d’Ethiopie

Eglise orthodoxe d’Erythrée

EGLISES ORTHODOXES

Eglises des quatre Conciles

Patriarcat cecuménique de Constantinople
Patriarcat grec orthodoxe d’Alexandrie
Patriarcat grec orthodoxe d’Antioche (melkite)
Patriarcat grec orthodoxe de Jérusalem
Patriarcat de Moscou

Patriarcat orthodoxe de Serbie
Patriarcat orthodoxe de Roumanie
Patriarcat orthodoxe de Bulgarie
Patriarcat de Géorgie

Eglise orthodoxe de Chypre
Eglise orthodoxe de Gréce

Eglise orthodoxe de Pologne
Eglise orthodoxe d’ Albanie
Eglise orthodoxe de Tchéquie-Slovaquie
Eglise orthodoxe de Finlande
Eglise orthodoxe d’Estonie

(au moins. ..) AUTRES EGLISES

Eglise anglicane

Eglise catholique chrétienne
Eglises luthériennes

Eglises réformées

Eglises libres

EGLISE CATHOLIQUE ROMAINE

EgliSCS catholiques orientales (greco-catholiques ou « uniates »)

Eglise (patriarcale) catholique chaldéenne (1553)

Eglise (patriarcale) catholique copte (1895)
Eglise (patriarcale) catholique syriaque (1662)
Eglise (archiépiscopale) catholique syro-malabare (1599)

Eglise (archiépiscopale) catholique syro-malankare (1930)
Eglise (patriarcale) catholique arménienne (1740)
Eglise catholique éthiopienne (1930)

Eglise (patriarcale) maronite (4°™, 1182)
Patriarcat latin de Jérusalem

Eglise (patriarcale) grecque-catholique melkite (1724)

Eglise (archiépiscopale) grecque-catholique ukrainienne (1595) ; Eglise grecque-catholique russe (1917)

Eglise grecque-catholique biélorusse ; Eglise grecque-catholique ruthéne (1646) ; Eglise catholique byzantine (1924)
Eglise grecque-catholique serbo-monténégrine

Eglise (archiépiscopale) grecque-catholique roumaine (1700)

Eglise grecque-catholique bulgare

Communauté grecque-catholique géorgienne

Eglise grecque-catholique hellene (1932)

Eglise grecque-catholique albanaise
Eglise grecque catholique tcheque ; Eglise grecque-catholique slovaque

19




DIALOGUES BILATERAUX, MONDIAUX, REGIONAUX ET LOCAUX (a compléter)

Eglise catholique | Eglise Eglise Eglises Eglises Communion Fédération | Alliance Conseil Alliance Evangéliques
romaine catholique |assyrienne |orthodoxes orthodoxes |anglicane luthérienne | Réformée méthodiste | Baptiste
chrétienne |de I’Orient | orientales mondiale mondiale mondial mondiale
8 Conciles 8 Conciles 2 Conciles 3 Conciles 7 Conciles 4 Conciles surtout | 7 Conciles 4 Conciles 4 Conciles
surtout surtout
13 Synodes généraux | 11 Synodes Trente-neuf articles | Confession Confession de Confession de Foi
en Occident généraux en (1563) d’Augsburg la Rochelle de I’Alliance
Occident (1530) (1559) évangélique
Confession mondiale
helvétique
postérieure
(1566)
Conseil Rappgrts du Joint
ecuméni que Working Group
. Foi et Constitution :
des Eglises Confesser la Foi
commune (1993)
Baptéme, Eucharistie
et Ministere (1982)
Conseils Charta oecumenica Charta Charta oecumenica | Charta Charta
s . (2001) oecumenica (2001) oecumenica oecumenica
regionaux (2001) (2001) (2001)
Eglise Textes communs
catholique (1975-1987)
chrétienne
Eglise Déclaration commune
. Jean-Paul II et Mar
assyrienne de | ©inka Iv (1994)
I’Orient Common Statement
on Sacramental Life
(2000)
Eglises Déclarations
orthodoxes communes
. Rapports communs
orientales
Eglises Déclarations Theological
communes Dialogue between
orthodoxes the Orthodox
Document de Church and the
Ravenne (2007) Oriental Orthodox
Churches.

Communiqués of
the Joint
Commission
(1989, 1990,
1993)

20




Eglise catholique
romaine

Eglise
assyrienne
de I’Orient

Eglises
orthodoxes
orientales

Eglises
orthodoxes

Communion
anglicane

Fédération
luthérienne
mondiale

Alliance
Réformée
mondiale

Conseil
méthodiste
mondial

Alliance
Baptiste
mondiale

Evangéliques

Communion
anglicane

Déclarations
communes

Marie : Grice et
espérance dans le
Christ (2005)

Le don de I’autorité
(1998)

Fédération
luthérienne
mondiale

Déclaration conjointe
sur la doctrine de la
justification (1999)

(Groupe des
Dombes®)

Déclaration de
Meissen (1991)*
Déclaration de
Porvoo (1994)*
Déclaration de
Reuilly (1999)%

Adhésion du
Conseil
méthodiste a la
Déclaration sur
la déclaration de
la justification
(2006)

Alliance
Réformée
mondiale

Towards a Common
Understanding of the
Church (1984-1990)
The Presence of
Christ in Church and
World (1977)
(Groupe des Dombes)

Déclaration de
Meissen (1991)

Déclaration de
Reuilly (1999)

Concorde de
Leuenberg
(1973)*

Alliance
Baptiste

Conseil
méthodiste
mondial

La grace qui vous est
donnée en Christ
(2006)

Evangéliques

Church,
Evangelization and
the Bonds of Koinonia
(1993-2002)
ERCDOM Dialogue
évangélique-
catholique sur la
mission (1977-1984)

Pentecotistes

Evangélisation,
proslétysme et
témoignage commun
(1990-1997)

Vue d’ensemble sur la
koinonia (1985-1989)

29 ~ L. £ Z
Groupe de prétres et de pasteurs luthériens et réformés francophones.

30 . . . . . B . £ 2 2 .
Déclaration faite par I’Eglise anglicane d’ Angleterre ; les Eglises luthériennes, réformées et unies allemandes.

31 . . . . . . . . .
Déclaration faite par les Eglises luthériennes scandinaves et les Eglises anglicanes des Iles Britanniques.

32 . . . . . . . = £ 2 .
Déclaration faite par les Eglises anglicanes des Iles Britanniques, les Eglises luthériennes et réformées francaises.

33 P . 2 2 = . <
Concorde signée par les Eglises réformées, luthériennes et unies européennes.

21




22



