Avec [’aide de Dieu

Shafique Keshavjee
shafique.keshavjee@gmail.com
Genéve, 17 mars 2006

Le dialogue interreligieux :
une culture de I’Amitié ?

Je tiens a remercier la Fondation Racines et Sources,
et donc en particulier le Grand Rabbin Marc-Raphaél
Gued;j, ainsi que la Communaute Israélite de Geneve
pour cette tres belle initiative.

L’organisation méme de cette soirée ou ensemble
nous sommes invités a célebrer, a partager un repas et
a nous stimuler intellectuellement, existentiellement et
spirituellement, est un acte d’ouverture a la fois beau
et bienfaisant. Merci donc du fond du ceeur.

Le dialogue interreligieux : une culture de I’amitié ?

Cela fait une vingtaine d’années que je suis engage
dans le dialogue cecuménique et interreligieux, plus
spécialement dans le canton de Vaud et notamment a

la maison de I’ Arzillier, et ma réponse aujourd’hui a
cette question contient a la fois un oui et un non.

* Oui, dans I’ideal et dans la réalité, le dialogue
intrareligieux —donc au sein méme de sa tradition- et
le dialogue interreligieux sont des terrains privilegiés
ou I’amitié peut s’eclore et s’approfondir. Tout ce que
j’ai pu vivre de beau dans ces dialogues a €té possible
quand des relations de confiance ont pu s’établir, et
quand une estime réciproque a pu se construire. Cela
demande du temps, parfois beaucoup de temps... mais
le résultat en vaut largement 1’effort.

Au fil de toutes ces années, je suis extrémement
reconnaissant pour ces différentes amitiés avec des
personnes juives, musulmanes, bahaies, hindoues,
bouddhistes... pour ne citer qu’elles.

Deux exemples personnels, parmi beaucoup d’autres
possibles, illustreront les bienfaits de cette amiti€.
C’est a cause de ces amitiés que je me suis beaucoup
engagé avec d’autres responsables d’Eglises pour la
reconnaissance de la Communauté israélite au niveau
de la Constitution du canton de Vaud ; et ce fut une
vraie joie ; c’est a cause de ces amitiés aussi qu’un
jour un responsable bouddhiste m’a sollicit¢ pour €tre
médiateur entre sa communauté et le dalai lama sur un
conflit les concernant. Méme si finalement cela ne
s’est pas fait, j’ai éte tres touche par cette marque de
confiance et d’humilit¢. Confiance a mon égard
certes, mais surtout humilité extraordinaire que d’étre

1



prét a ce qu’un non bouddhiste voit ce qu’il y a de
fragile, de vulnérable et de conflictuel dans sa propre
tradition. Ce geste m’a beaucoup marqué car souvent
je me suis demandé¢ depuis si j’€tais moi-méme
dispos¢ a demander de 1’aide a une personne d’une
autre tradition religieuse pour contribuer a résoudre
des tensions entre chrétiens. C’est une chose que
d’offrir le beau visage de sa tradition a d’autres. C’est
autre chose encore que d’avoir I’humilité de leur
exposer ce qu’il peut y avoir de problématique voire
de laid.

La vraie amiti¢, ce n’est pas seulement partager ses
richesses et ses joies, mais ¢’est probablement encore
plus la capacit¢ d’exposer ses vulnérabilités et ses
peines.

Oui, donc résolument oui, le dialogue interreligieux
peut étre le lieu ou I’amiti¢ se cultive.

Pourquoi alors ma réponse a la question posée
comporte-t-elle un oui et un non ?

* Le général de Gaulle disait: «Il n’y a pas
d’alliances, il n’y a que des intéréts ».

Il était sur le terrain politique me direz-vous peut-étre.
Quel lien avec les relations interreligieuses ?

Si nous regardons la liste des intervenants de ce soir,
chacun de nos prénoms et de nos noms —sauf peut-Etre
pour Monsieur Marejko- est entouré de titres ou de
qualificatifs qui disent une appartenance a une
institution et a une tradition.

Si je suis invité ici ce soir, ce n’est pas parce que je
suis ’'individu Shafique, plus ou moins capable
d’amiti€, mais c’est aussi parce que je suis pasteur et
professeur, donc reconnu -plus ou moins reconnu- par
une tradition et une institution. Et cela est vrai pour la
plupart d’entre nous. Il y a donc une tension entre la
personne unique qu’est chacun d’entre nous et nos
multiples appartenances, plus ou moins libres, plus ou
moins bien assumees, a des traditions qui ont une
longue histoire.

Et cette longue histoire est surtout, il faut bien le
reconnaitre, une longue histoire d’inimitiés. Dans
chacune de nos traditions religieuses, il y a de
magnifiques textes d’ouverture, mais aussi des textes
tres durs qui protegent I’identit¢ de la communauté
contre un rayonnement ou une agression possible
d’autres traditions religieuses.

Dans le Nouveau Testament il est un texte
particuliecrement dur de I’apdtre Paul qui affirme que
les Juifs ont « tu€ le Seigneur Jésus et les prophetes »,
qu’ils « ne plaisent pas a Dieu et sont ennemis de tous

2



les hommes » (1 Thessaloniciens 2/15ss). Il est vrai,
Paul lui-méme était un juif qui aimait passionnément
son peuple et qui a aussi écrit : «J’ai au coeur une
grande tristesse et une douleur incessante. Oui je
souhaiterais €tre anathéme, €tre moi-méme séparé du
Christ pour mes freres, ceux de ma race selon la chair,
eux qui sont Isra¢lites, a qui appartiennent 1’adoption,
la gloire, les alliances, la loi, le culte, les promesses et
les peres, eux enfin de qui, selon la chair est issu le
Christ qui est au-dessus de tout, Dieu béni
cternellement » (Romains 9/3-5). Paul ¢était prét a
perdre son trésor le plus cher, le Christ lui-méme, si
cela pouvait €tre utile a son peuple qu’il aimait tant.
Les innombrables génerations de théologiens qui lui
ont succeéde¢ n’avaient plus cet amour, mais ils ont
conserve et amplifi¢ la duret¢ du premier texte. Et
’attitude des Eglises chrétiennes a 1’égard des juifs a
¢té pour l’essentiel une attitude de domination, de
mépris, de persécution, voire d’extermination'.

Une des raisons pour lesquelles je me suis engagé
dans le dialogue interreligieux, ce fut précisément la
prise de conscience de cette horreur dont tant de
responsables chrétiens ont ¢ét€¢ les acteurs. Avec
I’espoir que cela ne se reproduise plus jamais.

" Parmi de nombreux ouvrages, cf. I’anthologic de F. Lovsky, L’antisémitisme
chreétien, Paris, Cerf, 1970.

Quand un juif rencontre Shafique Keshavjee, il ne
rencontre pas d’abord Shafique Keshavjee qui par
ailleurs n’est pour rien dans tous ces massacres. Il
rencontre un « pasteur» et un « professeur de
théologie » appartenant a une Eglise chrétienne qui a
¢té capable de tant d’horreurs. Que signifie alors
devenir «ami» ? C’est tres complexe! Chaque
communauté défend d’abord ses intéréts ; et cela est
comprehensible et légitime. Pour le responsable d’une
communauté, sa tache premicre est de veiller a la
survie, au bien-étre et au rayonnement de celle-ci.
Sinon il ne serait pas un vrai «responsable ». La
rencontre interreligieuse entre responsables de
communautés est donc d’abord intéressée. Et il m’a
fallu du temps pour comprendre que souvent dans le
dialogue j’étais utilis€ et qu’inconsciemment —et
parfois consciemment- il m’arrivait d’utiliser les
autres. Nous venons dans le dialogue avec des intéréts
plus ou moins cachés, plus ou moins louables :
protéger sa  communauté, accéder a  des
reconnaissances politiques ou médiatiques, vouloir
montrer que 1’on est ouvert, partager ses trésors,
convaincre peut-€tre 'autre de la supcriorité de sa
Révélation, de sa plus grande pureté, beauté ou
efficacité salvifique et libératrice. Bien sOr dans le
dialogue, 1l y a aussi le désir d’apprendre des autres,

3



de se laisser enrichir, de grandir et de cheminer
ensemble. Voire de devenir amis.

En ce qui me concerne, il m’apparait que le dialogue
interreligieux est le plus souvent un espace intéresse
ou dans I’1déal des inimiti€s peuvent €tre surmontees.
Comment des lors surmonter ces inimiti€s historiques
qui jusqu’a aujourd’hui polluent nos relations ? Telle
est pour moi la question centrale.

Faute de temps, je mentionnerai rapidement trois
pistes :

1. La premicre consiste a reconnaitre que nos histoires
sont marqueées par des inimiti€s justifiées jusque dans
nos textes fondateurs, voire liturgiques. Et que les
ayant remis dans leur contexte, a défaut de pouvoir les
supprimer, il nous appartient de nous en distancer tres
clairement. J’ai mentionné des textes problématiques
dans la tradition chrétienne ; mais ceux-ci sont aussi
présents dans la tradition juive —je pense a certains
passages du Talmud a I’égard des chrétiens” voire a la
« Bénediction contre les herétiques » (Birkat ha-
minim)’- et ces textes sont présents bien sir dans la

? Cf. 'ouvrage de R. Travers Herford, Christianity in Talmud and Midrash, Oregon,
Wipf and Stock Publishers, 2003 (1903). Je ne suis pas assez connaisseur pour
percevoir la valeur de cet ouvrage. David Flusser le cite positivement dans son livre
Jésus, Paris-Tel Aviv, Editions de 1’Eclat, 2005, p.25.

3 Voir par exemple Iarticle Bikat ha-minim in Dictionnaire encyclopédique du
Judaisme, Paris, Robert Laffont, 1996.

tradition musulmane ou une mauvaise traduction d’un
passage du Coran dit clairement : « O croyants ! ne
prenez point pour amis les juifs et les chrétiens ; ils
sont amis les uns des autres. Celui qui les prendra
pour amis finira par leur ressembler, et Dieu ne sera
pas le guide des pervers » (Coran 5/56, traduction de
Kasimirski). Je dis mauvaise car d’autres traductions -
et la mise en contexte du passage- peuvent 1’éclairer
tout autrement "

Pour qu’une amiti¢ devienne possible, selon moi, il
est fondamental que le partenaire de dialogue prenne
explicitement et clairement distance a I’¢gard de ce
qui dans ses textes et dans I’histoire de sa tradition
peut justifier I’inimitié, le mépris et la domination de
I’autre. Sans quoi 1l subsistera toujours une meéfiance.
Nous ne sommes plus des ignorants, nous lisons nos
textes sacrés respectifs, nous avons acces aux
différentes  prises de  position  the€ologiques
contradictoires au sein de nos traditions, nous
connaissons 1’histoire et nous savons ce qui se passe
dans de multiples parties du monde. L’amitié
implique une confiance. Or il est impossible de faire
confiance a quelqu’un qui ne reconnaitrait pas les

* La traduction de Denise Masson est déja plus ouverte : « O vous qui croyez ! Ne
prenez pas pour amis ceux qui considérent votre religion comme un sujet de raillerie et
de jeu parmi ceux auxquels le Livre a été donné avant vous et parmi les impies.
Craignez Dieu ! Si vous étes croyants ! » (Coran 5/57), Gallimard, 1967.

4



violences passées ou présentes que sa tradition
véhicule.

2. La deuxieme piste, apres avoir os€¢ regarder nos
laideurs, consiste a approfondir ce qu’il y a de plus
beau dans nos traditions respectives.

L’expérience d’ Abraham, appelé ami de Dieu dans les
trois traditions juive, chrétienne et musulmane en est
une piste’. Mais le dialogue interreligieux ne se limite
pas a ces trois traditions monothéistes. Pour
mentionner une tradition absente de la rencontre
d’aujourd’hui, je citerai ce trés beau « Psaume » de
Toukaram, pélerin hindou du XVII™ siécle qui a
experimente Dieu comme « Ami des sans amis, fleuve
de grace qui brise nos entraves et notre mort »°.
Approfondir une expérience d’amiti¢ avec Dieu, qui
probablement par excellence est I’Ami de nos amis et
I’Ami de nos ennemis est peut-étre la voie royale pour
développer une amiti¢ qui résiste aux inimitiés, celles
qui surgissent in€vitablement dans le dialogue
interreligieux.

5 Esaje 41/8 ; Jacques 2/23 ; Coran 4/124.
6 Toukaram, Psaumes du pélerin, Gallimard 1956, p.65.

3. La troisicme piste consiste a nous nourrir des
experiences positives qui ont eu lieu dans le passé ou
qui ont lieu dans d’autres parties du monde.

Je finirai donc en citant cette tres belle histoire —est-ce
un conte ou une légende ?- peu importe finalement,
qui raconte la rencontre entre Rachi et un moine
chrétien’.

Je conclus.

Le dialogue interreligieux : une culture de I’amitié ?

Il y a le oui et le non.

Le non, car nos traditions et nos relations sont pétries
d’intéréts cachés et d’inimitiés profondes. Trop
souvent le dialogue interreligieux devient un lieu poli
de gestion d’intéréts contradictoires. Y ajouter le mot
« amiti€ » ne fait que vider ce mot de sa substance.

Le oui, car ces intéréts peuvent €tre reconnus et ces
inimitiés peuvent ¢Etre surmontées. Le dialogue
interreligieux est alors un lieu d’une richesse
interpersonnelle extraordinaire ou se construit une
belle et profonde amiti¢.

Dans la dialectique du non et du oui, le réaliste en moi
voit la prédominance du non, mais I’homme de foi
continue de croire et d’esperer en la victoire du oui.

" A. Weil, Contes et légendes d’Israél, Paris, Fernand Nathan, 1933, pp.99-102.



