Version 1 (6.2.2014)

Quelle herméneutique enseigner aux ministres d’aujourd’hui ?
Shafique Keshavjee
Société vaudoise de théologie, Lausanne, 6 février 2014
Introduction
1. Quelques réflexions préliminaires
2. Une vision synthétique
2.1. Le cceur de la confession de foi chrétienne
2.2. Le coeur de mes convictions
2.3. Le coeur de mes aspirations
3. Quelle(s) herméneutique(s) ?
3.1. Définition, complexité et tache de 'herméneutique
3.2. Spécificité de I'herméneutique biblique
3.3. Quatre lieux de 'herméneutique théologique
3.4. Complexité de I'herméneutique théologique
3.5. Conflit et complémentarité des herméneutiques théologiques
3.6. Herméneutiques et paradigmes
3.7. L’herméneutique et 'herméneute
4. Quel projet de Haute Ecole de Théologie (HET) ?
4.1. Origine du projet
4.2. Constat a la base du projet
a. Evolution des Facultés de théologie et écoles bibliques
b. Evolution des Eglises chrétiennes
c. Evolution du paysage des Hautes Ecoles
4.3. Contenu du projet
4.4. Réactions au projet

Conclusion



Version 1 (6.2.2014)

Quelle herméneutique enseigner aux ministres d’aujourd’hui ?

Shafique Keshavjee
(www.skblog.ch shafique.keshavjee@gmail.com)

Société vaudoise de théologie, Lausanne, 6 février 2014
Introduction

Je vous remercie pour l'invitation, méme si, je dois le reconnaitre, le papillon d’invitation a
suscité en moi de graves questions d’ « herméneutique existentiale » !1

1. Quelques réflexions préliminaires
« Quelle herméneutique (des Ecritures) enseigner aux ministres d’aujourd’hui ? »

Cette question, d’apparence simple, est fort complexe.

Ainsi formulée, elle articule un singulier (« herméneutique ») et un pluriel (« ministres »). Est-ce
a dire qu’il ne peut y avoir qu'une seule herméneutique qui doit étre enseignée et que la tache
des conférenciers en débat est de la clarifier et de la déterminer ? Et, si leurs divergences étaient
trop grandes, est-ce a dire encore qu'il faille choisir I'herméneutique de I'un aux détriments de
I’'herméneutique de 'autre puisqu’elle ne pourrait étre que singuliere?

D’entrée de jeu, je tiens a redire ici ce que j’ai toujours tenu pour important a savoir qu’une
pluralité de perspectives soit défendue. De méme qu’il y a un « conflit des interprétations » (pour
reprendre une réflexion chére a Paul Ricoeur), un conflit qui peut étre fécond, de méme il y a
certainement un « conflit des herméneutiques » qui peut I’étre aussi. Le titre aurait donc pu étre :
« Quelles herméneutiques enseigner aux ministres d’aujourd’hui ? »

! Une note humoristique pour commencer... Selon Klauspeter Blaser « le XXe si¢cle s’est d’abord largement inspiré de
I’herméneutique existentiale : celui qui interpréte devient I’interprété » (La théologie au XXe siecle, Lausanne, L’Age
d’Homme, 1995, p.475). Or en devant interpréter le papillon d’invitation, de grandes questions existentielles ont jailli en
moi : Qui suis-je ? Et plus fondamentalement : Suis-je 7 Dans le papillon, j’ai découvert qu’un certain « Shafique
Keshafjee » avec f devait prendre la parole. Alors que mon nom « Keshavjee » s’écrit avec v. Je me suis dit d’abord que
c¢’était une faute d’inattention, peu respectueuse, certes, mais somme toute assez banale. Et cela d’autant plus que, ailleurs
dans le texte, « Keshavjee » est écrit correctement. Mais ce qui a commencé a m’intriguer, c¢’est que le « Keshafjee » avec f
y est présenté comme « prof. hon. de sciences des religions » alors que le « Keshavjee » avec v est présenté comme « prof.
hon. d’histoire des religions » ! Alors 13, j’ai été interpellé ! Nous vivons au XXIe siécle avec les outils d’information les
plus perfectionnés a notre disposition. Plus encore, le séminaire est organisé par un comité dans lequel siégent d’éminents
historiens et exégétes. Ces différences dans le texte ne peuvent donc pas étre le fruit du hasard ! N’étant pas professeur
honoraire moi-méme et n’ayant jamais été ni professeur d’histoire des religions, ni professeur de sciences des religions,
mais professeur de théologie cecuménique et de théologie des religions, des questions fondamentales doivent étre posées. Et
cela d’autant plus que dans 1’annonce de ’EERV Flash Marc Boss seul est mentionné, mais aucun Shafique Keshavjee
(http://eerv.ch/files/flash/no178/EERV-flash 178 janvier 2014.pdf). De qui s’agit-il alors ? Et existe-t-il vraiment ? Par
les progrés de la théologie, nous savons tous que de telles questions échappent a la science (le nouméne est inaccessible,
seuls les phénomeénes peuvent étre analysés). Concentrons-nous dés lors sur la seule question a laquelle une exégése peut
répondre : qui a rédigé les textes ? Et 1a je suis fier de ma découverte. Pour ne pas perdre trop de temps, voici a quelle
conclusion je suis arrivé: ce n’est pas un rédacteur, mais deux rédacteurs différents, ou mieux, deux auteurs appartenant a
deux écoles rédactionnelles différentes qui ont di rédiger le papillon. Et je puis méme étre plus précis : celui qui a rédigé
Keshavjee avec v et qui I’appelé prof. d’histoire des religions vient de Genéve et celui qui I’a appelé Keshafjee avec f et qui
I’appelé prof. de sciences des religions vient de Lausanne ! En effet, tout chercheur sait qu’a Lausanne, on enseigne les
sciences des religions et a Geneve I’histoire des religions. CQFD ! En ce qui concerne la datation précise du document,
nous laisserons cela aux bons soins de brillants exégétes du 4™ millénaire qui, bien mieux que nous, sauront y répondre.
Quant a savoir qui je suis, j’avoue ne pas étre beaucoup plus avancé...

2



La question posée articule une universalité («’herméneutique ») a une particularité (des
ministres de I'Eglise). Dans une premiére approximation, I'herméneutique peut étre définie
comme «l'art de comprendre et d’interpréter » (Denis Thouard)2. Or la compréhension et
I'interprétation (des Ecritures) n’est pas le bien propre d’'un groupe particulier, d'un lieu
particulier ou d’'un auditoire particulier. Le titre aurait pu étre: « Quelle herméneutique (des
Ecritures) enseigner aux étudiants d’aujourd’hui? » Cette question, plus large, aurait eu
I'avantage de présumer que ces étudiants ne vont pas tous ou ne doivent pas tous devenir des
ministres. Or la question posée est bien celle de I'herméneutique a enseigner a des ministres.
Donc elle semble ne pas concerner tous les étudiants, quelles que soient leurs orientations, mais
bien le lieu particulier qu’est I'Eglise.

De maniere implicite dans le titre et de maniere explicite dans la présentation du débat se pose
alors la question des lieux de I'enseignement de ’herméneutique : I'Université (qui vise —-ou qui
devrait viser- l'universalité)? I'Eglise (qui assume -ou devrait assumer- sa particularité)? ou
encore un autre lieu tel une Haute Ecole ?

Deux grandes questions sont donc posées : quelle herméneutique ? et quel lieu d’enseignement?
Ou dit autrement, une question de méthode et une question d’opportunité (le projet d’'une Haute
Ecole de théologie a c6té d’'une Faculté de théologie a I'Université).

Je vais tenter de répondre a ces deux questions.

Mais avant de le faire, je dois relever que le titre qui nous est proposé suscite de nombreuses
autres questions.

Quelles sont les « Ecritures » qui doivent étre interprétées? La Bible ? Le Coran ? Le Talmud ? Le
Tripitaka bouddhiste ? Ou d’autres grands Ecrits encore de la littérature mondiale ? Si c’est
d’abord la Bible, est-ce la Bible seule qui doit étre interprétée ou aussi toute la littérature qui
I'entoure (« apocryphe » notamment) et toute la littérature qu’elle a générée?

D’autres questions. Qui doit enseigner ’herméneutique ? Quels sont les enseignants reconnus et
attitrés ? Doivent-ils tous étre professeurs universitaires et docteurs en théologie3 ? Ou peuvent-
ils aussi étre ministres de I’'Eglise ou encore des non-théologiens ?

Plus fondamentalement encore.

L’enseignement concerne-t-il d’abord des ministres (ou futurs ministres) ? Ou concerne-t-il aussi
des laics ? Pour quelle vision de I'Eglise cette herméneutique est-elle enseignée ? Le titre donne
I'impression d’'un modele hiérarchique : des enseignants avec une « bonne » herméneutique
forment des ministres qui a leur tour vont donner une « bonne » formation a des laics. Est-ce la
le seul modele d’Eglise qui doit étre le nétre ?

D’autres questions encore. Quelles sont les visions de la société et du monde, et les visions de
I'Eglise et des Eglises dans ces sociétés et mondes qui animent cette herméneutique ?

Et pour terminer, voici les questions les plus ultimes.

Quel est le Sens profond de cette herméneutique biblique et quel est le Dieu qui le fonde ?

Toutes ces questions, je les synthétise de la maniére suivante en reformulant deés lors le titre de
ma contribution.

Quelle(s) herméneutique(s) de quelles Ecritures(s) par quels enseignant(e)s dans quels
lieux avec quelles personnes (ministres et laics) pour quelle(s) Eglise(s) et pour quel(s)
monde(s) avec quel(s) Sens et par quel Dieu?

? Denis Thouard, Herméneutique contemporaine. Comprendre, interpréter, connaitre (textes clés réunis et présentés par
I’auteur), Paris, Vrin, 2011.

3 Pour mémoire, ni Karl Barth, ni Hans-Urs von Balthasar, deux des plus grands théologiens réformés et catholiques du
20°™ siécle, n’avaient de doctorat en théologie. Dans un tout autre domaine, Jean Piaget, I’un des plus grands psychologues
et épistémologues du 20°™ siécle n’avait pas de doctorat en psychologie !

3



Il est bien si{ir impossible de répondre en si peu de temps a une telle cascade de questions qui
s'interpénetrent mutuellement. Pour pouvoir répondre a un bout de la question, il faut avoir
répondu a 'autre. Ma conception de Dieu dépend de mon herméneutique et mon herméneutique
dépend de ma conception de Dieu. Et toutes les réponses aux questions intermédiaires
dépendent des réponses aux questions a chaque extrémité.

Méme s’il est impossible donc de répondre en si peu de temps a une telle cascade de questions, il
aurait été insensé de chercher a répondre a une question bien plus courte (la votre) en ignorant
les autres.

Comment répondre alors ?

J'ai choisi de le faire sur deux modes. En présentant :

a. Une vision synthétique de ma foi, de mes convictions et de mes aspirations.
b. Une réponse plus analytique aux deux questions: Quelle herméneutique ? Quel projet de
Haute Ecole ?

2. Une vision synthétique

2.1. Le cceur de la confession de foi chrétienne

Le cceur de la confession de foi chrétienne me semble pouvoir se résumer en deux mots : Kyrios
lesous*.
Ou en trois : Kyrios lesous Christos °.

Dans ces résumés extrémes de I'apotre Paul, comme dans les synthéses chez Luc®, si Jésus recoit
ces titres, c’est parce que Dieu I'a fait Seigneur et Christ. Et il I'a fait en le ressuscitant des morts.
La Résurrection du Crucifié par Dieu est au cceur de tout le Nouveau Testament.

Si Jésus ressuscité a été surélevé et a recu par grace le nom au-dessus de tout nom, c’est parce
qu’il est aussi celui qui s’est le plus abaissé et vidé de lui-méme.

Le cceur de I'Evangile, c’est un Seigneur qui s’est fait serviteur, un esclave qui a été fait Maitre.
Les incidences pour la vie chrétienne sont grandioses.

Dans le texte probablement le plus ancien du Nouveau Testament (et donc le premier document
chrétien qui nous soit parvenu), la premiere épitre de Paul aux Thessaloniciens, voici ce que Paul
affirme :

« Nous ne voulons pas, fréres, vous laisser dans l'ignorance au sujet des morts, afin que vous ne
soyez pas dans la tristesse comme les autres, qui n’ont pas d’espérance. Si en effet nous croyons que
Jésus est mort et qu'il est ressuscité, de méme aussi ceux qui sont morts, Dieu, a cause de ce Jésus, a
Jésus les réunira» (1 Thessaloniciens 4/13-14).

Etre chrétien, c’est étre, par I'Esprit saint, associé a la vie, a la mort et a la résurrection du Christ
pour la gloire de Dieu le Pére et la joie de I'étre humain.

* «Jésus est Seigneur » ou plus littéralement « Seigneur (c’est) Jésus ». Et si 1’on ne voulait garder que deux mots
« Seigneur (:) Jésus » (cf. notamment Romains 10/9 et 1 Corinthiens 12/3). Il ne me semble pas anodin de dire « Jésus :
Seigneur » ou « Seigneur : Jésus » comme de dire « Notre Pére » ou « Pére de nous » (Matthieu 6/8). Car le premier mot
centre 1’attention et dit le prioritaire.

> « Jésus Christ est Seigneur » ou plus littéralement « Seigneur (c¢’est) Jésus Christ ». Et si I’on ne voulait garder que trois
mots « Seigneur (:) Jésus Christ » Cf. notamment I’antique hymne chrétien repris dans Philippiens 2/6-11.

% Par exemple dans Actes 2/36.



Comment comprendre ces confessions de foi? Peut-on les prendre au sérieux, les accueillir « a la lettre »
ou au contraire doivent-elles étre réinterprétées d’'une maniere a les rendre plus conformes a des visions
du monde contemporaines? Peut-on croire en un Dieu différent du monde et qui intervient en
ressuscitant corporellement son Fils, le faisant voir vivant aux premiers témoins, ou au contraire faut-il
repenser le tout dans des catégories matérialistes, agnostiques ou bouddhistes, par exemple ? Tels sont
quelques-uns des enjeux d'une réflexion herméneutique. Nous y reviendrons.

Pour I'heure, et sans justification encore de mes options herméneutiques, voici sur un mode non
académique, quelques-unes de mes convictions et de mes aspirations. Le « cercle herméneutique » ou
mieux, la « spirale herméneutique » (Grant Osborne)? nous apprend d’une part que la compréhension du
tout et celle des parties sont interdépendantes et d’autre part, que notre compréhension est toujours
tributaire de nos pré-orientations les plus fondamentales, celles-ci se métamorphosant au gré de
nouvelles compréhensions.

La présentation de ces convictions et de ces aspirations révele donc des intuitions synthétiques qui
seront développées ensuite.

2.2. Le cceur de mes convictions

Ne voulant dire « Je crois... » (ce texte ne remplace aucun credo), j’ai choisi la formule «J'ai la
confiance née d’'une conviction... » ¢,

Parce que j’ai la confiance née d’une conviction que le Fondement de I'Univers n’est ni la Matiére
seule, ni une Matrice englobante, mais le Dieu créateur qui s’est révélé en Jésus-Christ, je crois que
I'Evangile, malgré son rejet, continue d’étre pertinent pour I'Eglise et pour le Monde.

Parce que j’ai la confiance née d’une conviction que la Fin ultime de la Vie n’est ni dans la
désintégration, ni dans l'au-dela de multiples réincarnations, mais dans la vie de résurrection du
Crucifié, maintenant et pour l'éternité, je crois que l'espérance chrétienne, malgré sa contestation,
continue d’étre pertinente pour I'Eglise et pour le Monde.

Parce que j'ai la confiance née d’une conviction que I'Eglise n’est ni une Institution appelée a
mourir, ni une juxtaposition de confessions autonomes, mais le Corps vivant du Christ, je crois que
les Eglises, malgré leurs dissensions, continuent d’étre pertinentes pour Dieu et pour le Monde.

Parce que j’ai la confiance née d’une conviction que le Monde n’est ni abandonné de Dieu, ni exempt
du mal, mais un Espace de Vie ou se déploient de prodigieuses potentialités, je crois que le Monde,
malgré ses pathologies, continue d’étre pertinent pour Dieu et pour I'Eglise.

Parce que j’ai la confiance née d’une conviction que les ministres et laics de I'Eglise ne sont appelés
ni a dominer ni a étre dominés, mais a refléter par leurs compétences variées le Seigneur qui s’est
fait serviteur, je crois que la complémentarité entre ministres et laics, malgré les difficultés,
continue d’étre pertinente pour le rayonnement de I'Evangile dans I'Eglise et dans le Monde.

Parce que j'ai la confiance née d’une conviction que la Bible n’est ni un Livre dépassé, ni un Ecrit
que l'on doit domestiquer, mais le Lieu ou l'identité de Dieu et des humains se révele en vérité, je
crois que des enseignants inspirés et cultivés, malgré leurs inévitables étroitesses, continuent d’étre
pertinents pour I’Eglise et pour le Monde.

7 Cité par Anthony C. Thiselton, Hermeneutics, An Introduction, Grand Rapids, 2009, p. 14.

¥ L>expression « la confiance née d’une conviction », je la dois a un auteur bouddhiste, Walpola Rahula. « Dans les textes
bouddhiques on rencontre un mot saddhd (Skt. sraddhd) qui est généralement traduit par « foi » ou « croyance ». Mais
saddhd, a vrai dire, n’est pas la foi comme telle, mais plutét une sorte de « confiance » née de la conviction »
(L enseignement du Bouddha d’apreés les textes les plus anciens, Paris, Seuil, 1961, p. 26). La « foi » chrétienne, elle non
plus, n’est pas une confiance aveugle, mais bien une « confiance née d’une conviction ».

5



2.3. Le cceur de mes aspirations

N’osant dire « J'ai un réve... », je puis toutefois affirmer « J’aspire a... »

J'aspire a ce que I'Evangile soit redécouvert en Suisse romande, et partout ailleurs, comme la bonne
nouvelle du Dieu vivant qui, par le Christ, fraye un passage dans toutes nos impasses.

J'aspire a ce que I'Eglise en Suisse romande, comme partout ailleurs, soit symphonique. Que les
catholiques, les protestants et les orthodoxes, d'une voix commune et différenciée prient,
témoignent et servent leurs contemporains.

Jaspire a ce que les catholiques, les protestants et les orthodoxes de Suisse romande, comme
partout ailleurs, articulent plus harmonieusement leur propre diversité interne.

J'aspire a ce que la formation théologique chrétienne en Suisse romande, comme partout ailleurs,
soit présente et se développe dans le monde universitaire et dans le monde des Hautes Ecoles.
J'aspire a ce que ces différents lieux de formation collaborent toujours mieux entre eux.

Plus concrétement pour les protestants.

J'aspire a ce qu’une Fédération protestante de Suisse et de Suisse romande puisse voir le jour qui
accueille I'ensemble des protestants (réformés, évangéliques, pentecotistes, issus de la migration).

J'aspire a ce qu’une Faculté de théologie protestante universitaire (sur Geneve et sur Lausanne) se
développe, qu’elle honore ses racines chrétiennes et qu’elle s’ouvre (aussi sur le plan des
enseignants) a la grande diversité interne du protestantisme. Comme lieu de formation privilégié
des réformés, j'aspire a ce qu’il s‘ouvre aux évangéliques.

J'aspire a ce qu’une Haute école de théologie protestante soit créée (sur St Légier, Crét-Bérard et/ou
Pompaples ?) et qu’elle enseigne avec compétence et clarté la Seigneurie du Serviteur, du Crucifié-
Ressuscité. Comme lieu de formation privilégié des évangéliques, j'aspire a ce qu’elle soit ouverte
aux réformés.



3. Quelle(s) herméneutique(s) ?

3.1. Définition, complexité et tiche de I’herméneutique

Définition

L’herméneutique -originairement la reprise du travail d’'Hermes, le messager des dieux, reprise
se prolongeant par le déchiffrement des hermeneia, les signalisations sur un chemin- a été
définie comme art, science, théorie ou pratique de I'interprétation et de la compréhension®.

On peut comprendre 'herméneutique comme art ou pratique, lorsque la pertinence et le travail effectif de
I’herméneute sont mis en valeur.

Comme science, lorsque la méthode et 'universalité de la démarche herméneutique sont mises en valeur.
Comme théorie, lorsque la réflexivité et la problématisation du travail de I'herméneute et de la démarche
herméneutique sont mises en valeur.

L’herméneutique articule trois pobles inséparables: une pratique de linterprétation et de la
compréhension, une objectivation de la méthodologie de l'interprétation et de la compréhension et une
réflexion critique sur cette pratique et cette objectivation.

L’interprétation peut étre définie comme le processus allant d’'une compréhension superficielle, distante
ou fausse a une compréhension qui se veut plus vraie ou approfondie. En ce sens elle décrypte une
signification mécomprise. L’interprétation peut étre définie aussi comme I'expression d'une
compréhension singuliere. En ce sens elle manifeste une signification nouvelle.

La compréhension peut étre définie comme l'effet synthétique d’'une interprétation. En ce sens, elle atteste

de la saisie d'une signification. La compréhension peut aussi étre définie comme une capacité d’empathie.
En ce sens, elle réunit deux singularités?o,

Pour synthétiser, voici une nouvelle proposition de définition.

L’herméneutique peut-étre définie comme la théorie et la pratique de l'interprétation, a savoir
d’'un comprendre et d’un donner a comprendre qui passe par un déprendre et un reprendrell,

? Pour I’herméneutique (h.) comme « art », cf. D. Thouard, op.cit. Jean-Yves Lacoste définit I’h. comme « art ou science de
I’interprétation » (article « Herméneutique » in Jean-Yves Lacoste (dir.) Dictionnaire critique de la théologie, Paris,
Quadrige/PUF, 2002, p. 527). L’h. comme « théorie » se trouve chez Pierre Biihler (« On appelle I’herméneutique la
théorie de I’interprétation ou de la compréhension (...) » (article « Herméneutique » in Pierre Gisel (dir.), Encyclopédie du
protestantisme, Paris/Genéve, Presses universitaires de France/Labor et Fides, (1995) 2006, p. 582) et comme « théorie
critique » chez Klauspeter Blaser (« « Herméneutique » signifie théorie critique de I’interprétation » (La théologie au XXe
siecle, Lausanne, L’ Age d’Homme, 1995, p.475). Quant & Anthony C. Thiselton, il commence aussi par définir I’h. comme
« théorie de I’interprétation » (« Hermeneutics » in Sinclair B. Ferguson, David F.Wright, J.I. Packer (ed.), New Dictionary
of Theology, Leicester, Inter-Varsity Press, 1988, p.293). Pour I’h. comme « pratique », cf. Le Nouveau théo,
l’encyclopédie catholique pour tous, Paris, Mame, 2009. « L’ herméneutique (du grec, « expliquer ») définit les principes et
les méthodes d’interprétation des textes. C’est une pratique trés ancienne dans le judaisme et le christianisme » (p. 147).

' Pour une premiére réflexion sur interprétation et compréhension, cf. de D. Thouard, «Comprendre et interpréter » op.cit.
pp. 9-16 et les articles « Compréhension », « Comprendre » et « Interpréter » in Jean-Pierre Zarader (dir.), Dictionnaire de
philosophie, Paris, Ellipses, 2007, pp.11-13 et 300-301.

1 étymologie latine du mot com-prendre (prendre ensemble ou assembler en esprit) est fort instructive. Elle renvoie 4 la
racine hed-/hend qui signifie mettre en sa possession. Prae-heda, devenu praeda a désigné la part de butin pris en premier
par le chef. Praeda est a I’origine du mot proie. Quant a pra-heda, il a donné naissance au mot préhension duquel a dérivé le
mot prison. Cette méme racine a donc donné les mots appréhension (saisir un danger), appréhender (saisir une personne) et
apprendre (saisir par I’esprit). (Cf. René Garrus, Etymologies du francais. Curiosités étymologiques, Editions Belin, 1996,
p.38-39). Cette racine linguistique met en évidence le danger de tout acte de comprendre : saisir en enfermant. Un acte de

7



Complexité

L’herméneutique est un sujet complexe car elle rassemble en elle-méme a la fois Ila
problématique de l'interprétation et I'interprétation de cette problématique, une théorisation du
comprendre et la compréhension de cette théorisation.

L’herméneutique biblique est un sujet complexe, car elle articule a la fois une herméneutique
générale (réflexion « philosophique» fondamentale) et une herméneutique particuliere
(réflexion « théologique » spécifique sur la Bible)12.

Toute interprétation d’'un texte biblique est dés lors devenue d’'une complexité énorme. Non
seulement il est important de saisir « les interprétations des interprétations » au sein méme des
textes bibliques 13, puis en dehors des textes bibliques («les commentaires» et «les
commentaires des commentaires »), mais a cela il est devenu nécessaire d’ajouter «les
herméneutiques » et «les herméneutiques des herméneutiques », a savoir ce grand courant
réflexif (principalement en Occident) sur I'acte méme d’interpréter et de commenterl4.

Tache

L’herméneutique est, pour reprendre la belle expression de Jean-Yves Lacoste, «fille des
distances 1°. La conscience d'une distance -culturelle, chronologique, philosophique, scientifique,
religieuse...- entre une ceuvre du passé et 'interprete du présent est a la base de toute réflexion
herméneutiquel®.

compréhension respectueux de son sujet ou de son objet est, pourrait-on dire, une saisie qui dessaisit. C’est pourquoi elle
commence toujours par un déprendre avant de pouvoir poursuivre par un reprendre.

12 Sur cette thématique, lire de Paul Ricoeur « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique » in Du texte a
laction. Essais d’herméneutique, II, Paris, Seuil, 1986, pp. 119-133. Ricoeur parle de « relation complexe d’inclusion
mutuelle » (p. 119). La formule, quoique attirante, n’est pas sans poser probléme. Ricoeur affirme que « le premier
mouvement va du péle philosophique au péle biblique » et que « I’herméneutique biblique est une herméneutique régionale
par rapport a I’herméneutique philosophique constituée en herméneutique générale » (p. 119). Il nuance immédiatement en
affirmant : « L’herméneutique théologique présente des caractéres si originaux que le rapport s’inverse progressivement,
I’herméneutique théologique se subordonnant finalement 1’herméneutique philosophique comme son propre organon. »
(p.119). Plus loin dans ce texte, il reconnaitra magnifiquement que la foi est « la limite de toute herméneutique, en méme
temps que I’origine non herméneutique de toute interprétation ; le mouvement sans fin de 1’interprétation commence et
s’achéve dans le risque d’une réponse qu’aucun commentaire n’engendre ni n’épuise » (p. 130). Lorsqu’il s’agira
d’interpréter le sens de la résurrection du Christ, Ricoeur reconnait s’éloigner « non seulement de I’interprétation
dominante, mais de ce qui demeure le consensus au moins tacite des théologiens dogmaticiens » (Paul Ricoeur, La critique
et la conviction, Hachette Littératures, Paris, 2006, p.230). Sa réponse est significative. « Mais c’est peut-étre 1a que le
philosophe que je suis anime I’apprenti théologien qui s’agite en moi» (p. 230). Ainsi, chez Ricoeur, 1’ « inclusion
mutuelle » se conclut finalement par la victoire du pole philosophique sur le pdle théologique.

3 Un exemple parmi mille. Lorsque Luc présente Jésus, ¢’est une interprétation a coté de celles de Matthieu, Marc et Jean
(sans mentionner les apocryphes). Or le Jésus interprété par Luc interpréte/explique (diermeéneuein) lui-méme les Ecritures
(Luc 24/27). Dans ce méme Evangile (et différemment de Matthieu) Jésus est présenté en débat d’interprétation avec le
diable (Luc 4/9-12) sur des textes des Ecritures qui sont eux-mémes des interprétations de la volonté de Dieu.

14 Ainsi, Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, Gadamer, Ricoeur, parmi bien d’autres, sont devenus des « incontournables »
pour toute réflexion herméneutique.

15« (...) ’herméneutique est fille des distances —culturelles et/ou chronologiques- qui nuisent a I’intelligence des textes.
Face au probléme posé par les objets signifiants dont la signification nous échappe, ou dont nous supposons qu’ils
possédent un sens profond auquel nous n’avons pas ou plus acces, I’herm. se propose de déterminer ce que ces objets
veulent vraiment dire et d’éprouver si ce qu’ils disent posséde une pertinence ici et maintenant » (art. « Herméneutique »
op.cit., p.527).

16 Cest I’essor des disciplines historiques en Occident qui a renforcé la prise de conscience d’un écart. En Orient et en
d’autres parties du monde moins marquées par 1’histoire (elle-méme tributaire d’une conscience judéo-chrétienne du
rapport au temps), la conscience de la distance est bien plus faible. La lecture des textes religieux, notamment, se vit
souvent dans une immédiateté plus grande.

8



Mais si une distance peut étre percue comme problématique, c’est bien parce qu'une proximité
est encore ressentie comme profonde.

Ainsi, les philosophes grecs, méme s'’ils ne percevaient plus le sens des comportements étranges
des dieux racontés par Homere, n’en restaient pas moins fascinés par son ceuvre. Le recours a
I'allégorie leur permettait de postuler et de trouver un sens plus profond.

De méme, pour les premiers chrétiens, tout en étant tributaires des Ecritures juives, il leur fallait
trouver un sens nouveau a partir de 'événement de Jésus reconnu comme Messie. Les quatre
sens de I'Ecriture qui furent progressivement systématisés (sens littéral, sens allégorique, sens
moral et sens spirituel) leur permettaient de garder vivant ce lien.

Si la Réforme a revalorisé la proximité de la Bible (le sens dans la lettre) avec les préoccupations
contemporaines, le siécle des Lumiéres, et ceux qui ont suivi, ont mis en évidence des distances
entre le contenu d’une lecture littérale de la Bible avec les découvertes des sciences naissantes!’,

L’herméneutique a comme tache d’articuler une proximité et une distance, de gérer une distance
devenue problématique et de trouver une proximité qui soit sainels.

Dit autrement, la tache de 'herméneutique est de valoriser la précompréhension (élan initial), de
comprendre la mécompréhension (barrieres en soi et hors de soi), de traverser les
incompréhensions (processus de rapprochement) et de favoriser de nouvelles compréhensions
(saine relation).

Comme I'a si bien dit Paul Valéry : « Un état dangereux : croire comprendre »1°.

Dite positivement, cette parole -mise en lien avec I'affirmation de Ludwig Wittgenstein : « Ce que
je sais, je le crois »20- pourrait étre reformulée ainsi:

« Un état heureux : comprendre que je crois».
Dit autrement encore, le travail herméneutique a comme tache de faire douter d’'une conviction

initiale (« je croyais bien comprendre ») pour faire accéder a une conviction plus riche (« nous
comprenons mieux ce que nous Croyons »).

7 Une bonne partie de la philosophie et des sciences humaines occidentales s’est constituée a coté ou face aux sciences
expérimentales en expansion. Ainsi I’ceuvre de Kant a été construite a c6té de la physique de Newton (la sauvegarde d’un
penser et d’un croire face a I’essor envahissant d’un savoir). La différence proposée par Dilthey entre 1’explication
(erkldren, propre aux sciences de la nature) et la compréhension (verstehen, propre aux sciences humaines) reléve d’une
méme volonté de protection. Une partie importante des débats herméneutiques me semble tourner autour de la relation
entre ces deux concepts. Dit (trés, trés!) schématiquement: une compréhension sans I’explication (Schleiermacher,
Dilthey), une explication sans la compréhension (histoire a prétention « scientifique » ; structuralisme radical) ; une
compréhension qui précéde, englobe et critique 1’explication (Heidegger, Gadamer); une explication qui précede,
accompagne et critique la compréhension (Habermas) ; une interpénétration entre compréhension et explication (Ricoeur) ;
une explication (historique) qui précéde la compréhension (théologique) (partisans radicaux de 1’exégése historico-
critique)...

1] y a deux maniéres antinomiques d’éliminer la préoccupation herméneutique : a. en décrétant que la distance est
minime ou nulle (par des littéralismes anhistoriques ou des universalismes mystiques) ; b. en décrétant que la distance est
immense ou insurmontable (par un historicisme relativiste ou une absolutisation du temps présent).

' Choses tues in Euvres 11, Paris, Gallimard, 1960, p.497. Parole qu’il équilibre par : « L’esprit clair fait comprendre ce
qu’il ne comprend pas » (op.cit., p.496).

2 Dela certitude, Paris, Gallimard, 2006, no 177, p.62.



3.2. Spécificité de I'’herméneutique biblique

La Bible peut étre lue de mille manieres, en d'innombrables lieux et pour de multiples raisons.
C’est souvent une chance, parfois aussi une souffrance.

Pour comprendre d’ou viennent les divergences potentielles et réelles, il est important de saisir
quelques éléments de la diversité des options, lieux, priorités, présupposés, paradigmes et
orientations théologiques qui sous-tendent cette diversité.

L’herméneutique biblique, telle que je la concois, est le fruit d'une « triple écoute »21,

Le Times Magazine (31 mai 1963) rapporte un propos de Karl Barth donné a ses étudiants,
propos souvent cité, selon lequel il faut tenir la Bible dans une main et le journal dans I'autre. La
fin est souvent omise. Voici la citation compleéte:

"[Barth] recalls that 40 years ago he advised young theologians 'to take your Bible and take your
newspaper, and read both. But interpret newspapers from your Bible.'"22

John Stott, aumoénier de la reine d’Angleterre de 1959 a 1991 et inspirateur aussi bien du
Mouvement de Lausanne, de I'I[FES (GBEU internationaux) et de Scripture Union (mouvement
international de la Ligue pour la lecture de la Bible), n’a cessé de répéter, quant a lui, qu'il est
important de tenir ensemble « the Word and the World »23.

Ecouter attentivement la Parole («the Word ») et écouter attentivement le Monde («the
World »), telle est la tache du chrétien et du théologien. Son chapitre intitulé « L’oreille
attentive » comporte toutefois trois sections: « Ecouter Dieu», « A I'écoute mutuelle », « A
I’écoute du monde».

Entre la Bible et le Monde, il y a donc un troisieme lieu : la Communauté. Et c’est bien a partir
d’une « triple écoute » que I'herméneutique se déploie.

Bible Monde

Communauté

Derriére cette apparente simplicité se cache une foisonnante complexité.

2! Cette réflexion m’est inspirée notamment par I’ouvrage de John Stott, Le chrétien a I'aube du XXle siécle, Québec, La
Clairiere, 2000.

2 http://www.ptsem.edu/Library/index.aspx?menul id=6907&menu2 id=6904&i1d=8450

La suite de I’interview est moins connue : "Newspapers, he says, are so important that 'T always pray for the sick, the poor,
journalists, authorities of the state and the church - in that order. Journalists form public opinion. They hold terribly
important positions. Nevertheless, a theologian should never be formed by the world around him - either East or West. He
should make his vocation to show both East and West that they can live without a clash. Where the peace of God is
proclaimed, there peace on earth is implicit. Have we forgotten the Christmas message?'"

2 «(...) je crois que nous sommes appelés a une tache difficile et méme douloureuse, celle de la « double écoute ». Je veux
dire par 1a que nous devons écouter attentivement a la fois la Parole ancienne et le monde moderne, en accordant
évidemment a chacun le respect particulier qui lui est df, afin de pouvoir les mettre en relation en restant fidéles a la
premiére et sensibles au second » (op.cit., p. 6)

10



La Bible est un Monde. Et ce Monde de la Bible est un Monde de mondes (avec une grande
diversité de livres, d’auteurs, de genres littéraires, de contextes historiques, etc.)?4.

Le Monde contemporain n’est pas non plus un Monde monolithique. C’est un Monde de mondes
(avec un foisonnement de convictions et de pratiques, des plus matérialistes aux plus magiques,
des plus conceptuelles au sein d'une Université aux plus ébouriffantes au sein de certains
groupes de spiritualité)?>.

D’un co6té, il y a le Monde de mondes de la Bible et de 'autre le Monde de mondes d’aujourd’hui.
Ecouter ensemble et I'ensemble de ces deux Mondes de mondes est des lors extrémement ardu
et bien slir impossible pour un seul individu.

Un individu n’aborde jamais ces deux mondes de maniére isolée. Entre les deux, il y a toujours la
Communauté ou la Tradition?é.

Or «la Communauté » ou « la Tradition » est a son tour d’'une extréme complexité, car elle est
elle-méme un Monde de Communautés et un Monde de Traditions.

Ainsi, s’il y a globalement une « Communauté protestante » et une « Communauté catholique »,
nous savons tous que chacune d’elles est fort plurielle abritant les plus « libéraux » et les plus
« littéraux », les plus « progressistes » et les plus « conservateurs ».

De méme s’il y a globalement une « Communauté universitaire », nous savons tous qu’au sein
d’'une méme Faculté ou discipline, les conflits entre instituts, individus et chapelles peuvent étre
légion. Ce qui complique encore la tache, c’est que chaque individu peut appartenir a plusieurs
communautés.

Mais le plus difficile est encore ailleurs.

En nous focalisant que sur la Bible et le Monde... toute la difficulté est dans le sens du mot
« et »?7,

Comment articuler la Bible et le Monde ? Lequel a priorité sur l'autre? Méme si tous les
protestants peuvent éventuellement affirmer que c’est la Bible qui fait autorité, les divergences
peuvent étre radicales.

* L’herméneutique biblique est tributaire de notre compréhension de la Bible qui elle-méme fagonne notre compréhension.
Dans Encyclopédie du protestantisme c’est Pierre Gisel qui a rédigé (avec Jean Zumstein) 1’article sur la Bible. Dans cet
article (a mes yeux trés stimulant, notamment par sa réflexion critique sur les forces et faiblesses de la « méthode historico-
critique » (p.129) et par son invitation a une lecture « créatrice » (p.132)), Gisel commence par décrire la Bible comme un
texte pluriel, clos et passé (p.114). Ce qui est certes le cas. Mais la Bible est aussi une Parole rassemblée, ouvrante et
présente. Et c’est bien ’articulation Texte-Parole, pluriel-canonique, clos-ouvert, passé-présent qui Iui donne sa Force.
Survaloriser 1'un des poles au détriment de 1’autre ne peut qu’affaiblir la lecture. Par ailleurs, la grande diversité d’auteurs
et de genres littéraires de la Bible (textes épistolaires, juridiques, poétiques, historiques, paraboliques, liturgiques...)
demande qu’une grande diversité de sensibilités et de compétences soient mises en ceuvre pour les comprendre. Des
historiens universitaires peuvent certes avoir une contribution importante. Mais elle ne peut étre seule au fondement de
I’interprétation de la Bible. Pour ne mentionner que deux exemples parmi d’autres, les juristes savent bien que le sens d’un
texte juridique ne se limite pas d’abord a I’intention du Iégislateur dans un contexte historique donné, mais que le texte vise
a étre normatif pour des situations futures et inédites dans lesquelles une nouvelle interprétation sera nécessaire. Et les
écrivains savent bien que ’utilisation de plusieurs styles voire de contradictions dans un méme texte est volontairement
porteuse d’un sens plus complexe (la décomposition systématique des textes en des unités « cohérentes » révélera
probablement plus les critéres de « cohérence » de I’analyste que ceux de 1’auteur).

% La littérature foisonnante des quétes spirituelles dans toutes les directions (chamanisme, néo-paganisme, « New Age »,
dialogues avec des anges, sorcellerie, occultisme, satanisme...) révéle des expériences qui échappent trés largement au
monde universitaire et scientifique. Une interprétation « universitaire » de la Bible qui éliminerait de maniére a priori tout
esprit, ange ou démon, ne pourrait &re que peu pertinente pour donner des critéres de discernement dans ce dangereux
foisonnement.

% Gadamer a eu le grand mérite de revaloriser la thématique de la « tradition » dans la réflexion herméneutique. Cf. Vérité
et méthode, Paris, Seuil, 1996, p.298s.

*"Le professeur Pierre Bonnard a marqué des générations d’étudiants en les rendant notamment attentifs a la grande
diversité de sens du petit mot « kai » !

11



Ainsi, les réformés reprochent aux évangéliques de ne pas assez écouter les bonnes choses du
Monde (apports des sciences et des sciences humaines, les revendications légitimes d’'une
société en évolution, etc.) et dés lors de mal écouter la Bible (en quoi ils ont souvent raison). En
retour les évangéliques reprochent aux réformés de trop écouter les mauvaises choses du Monde
(idéologies matérialistes, « I'esprit du temps », etc.) et dés lors de mal entendre la Bible (en quoi
ils ont souvent raison aussi).

Barth invitait ses étudiants a interpréter le journal a partir de la Bible. A sa suite, quoique dans
un registre bien différent, George Lindbeck utilise fréquemment la métaphore de «I'Ecriture
absorbant le monde »28.

Toute herméneutique biblique, a partir d’'une tradition de lecture??, cherche a articuler le Monde
et la Bible. Les différences résultent des priorités d’articulation voire d’absorption mises en
oeuvre30,

3.3. Quatre lieux de I'’herméneutique théologique

Depuis David Tracey?3l, il est devenu courant de présenter trois lieux (ou publics) privilégiés de
la théologie : 'Université, 'Eglise et la société. A ces trois lieux, il m’a semblé pertinent d’en
expliciter un quatrieme : I'intériorité32.

Eglise

théologie ecclésiale

A

Société Université
théologie publique théologie académique

A
v

v

Intériorité
théologie spirituelle

28 Cf. I’article éclairant de Marc Boss « Le postlibéralisme : un programme herméneutique » in Marc Boss, Gilles Emery et
Pierre Gisel éd. Postlibéralisme ? La théologie de George Lindbeck et sa réception, Genéve, Labor et Fides, 2004, pp. 113-
138.

? Les lectures confessionnelles (lectures catholiques, protestantes, orthodoxes...) comme les lectures a prétention
« scientifique » (ou auto-proclamées comme « critiques ») (lectures historico-critiques, structuralistes, psychologiques,
sociologiques...) sont toutes deux des « traditions de lecture ». Les unes comme les autres sont « critiques » de positions
adverses. Il serait donc erroné de jouer une herméneutique de la tradition (par ex. Gadamer) contre une lecture critique
(Habermas). Pour une présentation brillante de ces deux auteurs et leur dépassement en une « herméneutique critique », lire
I’article de Paul Ricoeur « Herméneutique et critique des idéologies » in Du texte a [’action. Essais d’herméneutique, 11,
Paris, Seuil, 1986, pp. 333-377. Alors que Paul Ricoeur «accepte volontiers de dire que la critique des idéologies éléve sa
revendication a partir d’un autre lieu que 1’herméneutique (...)» (p.372), je pense que la critique nait toujours d’une
herméneutique et d’une tradition de lecture.

3% Les divergences entre herméneutiques bibliques résident principalement dans les différences d’autorité ultime accordée
soit a I’Ecriture, soit au Monde pour la compréhension de Dieu, des lois de la nature et de 1’identité humaine. Elles résident
aussi dans les accents particuliers des uns et des autres : sur les auteurs et destinataires des textes, les contextes historiques
et culturels des textes, les origines des textes, les structures des textes, les lecteurs et réceptions des textes, la cohésion des
textes (canon), 1’actualité des textes...

3! The Analogical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism, (Londres, SCM Press, 1981) New York,
Crossroad, Publishing Compagny, 1987.

32 Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genéve, Labor et Fides, 2010, p.150.

12



Les quatre « lieux » de la théologie

Les quatre lieux principaux ou s’élabore la théologie chrétienne sont: I'Eglise, I'Université, la société et
I'intériorité. Seule une articulation différenciée de ces quatre lieux assure une fécondité a la production
théologique.

1. La théologie ecclésiale
La théologie ecclésiale s’élabore au sein d’'une Eglise (ou d’'une communion d’Eglises). Elle est au service de
I'Eglise (ou d’'une communion renforcée des Eglises).

2. La théologie académique
La théologie académique s’élabore au sein d’une Université. Elle est en débat avec tous les savoirs
disponibles.

3. La théologie publique
La théologie publique s’élabore au sein de différents espaces de la société. Elle est au service d’'une plus
grande convivialité de ces espaces.

4. La théologie spirituelle
La théologie spirituelle s’élabore au sein d’une intimité (personnelle et communautaire). Elle féconde et se
laisse féconder par les trois autres formes de théologie.

Si l'on accepte ces quatre lieux (ou podles), il est possible alors de reconnaitre que
I’herméneutique théologique aura quatre visages différents selon le lieu (ou pole) privilégié.

1. Une herméneutique théologique ecclésiale cherchera a écouter prioritairement a la fois la
Bible, ses traditions spécifiques et le « monde de I'Eglise » (défis, besoins, découvertes, crises...)
en dialogue avec les autres poles.

2. Une herméneutique théologique universitaire cherchera a écouter prioritairement a la fois la
Bible, ses traditions spécifiques et le « monde de I'Université » (nouvelles recherches, nouveaux
défis, nouvelles pédagogies...) en dialogue avec les autres poles.

3. Une herméneutique théologique publique cherchera a écouter prioritairement a la fois la Bible,
ses traditions spécifiques et « le monde de la société » (monde politique, monde de I'agriculture,
monde de I’économie, monde artistique...) en dialogue avec les autres poles33.

4. Une herméneutique théologique spirituelle cherchera a écouter prioritairement a la fois la
Bible, son identité (personnelle et communautaire) spécifique et « le monde de l'intériorité »

(intuitions, découvertes, obstacles, joies...) en dialogue avec les autres péles.

Ces quatre visages sont, a mes yeux, tous nécessaires.

33 Ainsi les herméneutiques des théologies de la libération, les herméneutiques postcoloniales, les théologies féministes,
etc. sont nées de prises de conscience des évolutions au sein de la société et de la quéte de nouvelles pertinences de la Bible
pour ne pas seulement interpréter le monde, mais le transformer.

13



En anticipant la présentation du projet de Haute Ecole de Théologie, il est possible de dire que
c’est a partir d’'une analyse de I’évolution de ces quatre lieux que le projet a vu le jour.

1. La théologie ecclésiale est largement confessionnelle encore, méme si en certains lieux elle
devient résolument plus interconfessionnelle. L’aspiration a mieux rassembler les protestants
(réformés, évangéliques, communautés de migrants) pour un témoignage plus uni est une des
motivations a repenser la formation (quels que soient les lieux).

2. La théologie universitaire est en pleine mutation (disparition programmeée de la Faculté de
théologie de Neuchatel, tentation non seulement de «dés-Eglisation» mais aussi de
déchristianisation, etc.). Mais plus fondamentalement encore le monde universitaire a dii
reconnaitre que ses seules offres de formation étaient insuffisantes pour répondre aux besoins
de la société. D’ou l'essor tres rapide des HES (Hautes Ecoles Spécialisées). Swissuniversities
rassemble dorénavant en un seul organe hautes écoles universitaires, hautes écoles spécialisées
et hautes écoles pédagogiques3+.

3. Si la théologie publique est largement déficiente, c’est parce que la majorité des enseignants
actuels sont des professeurs de théologie universitaires peu ou pas engagés dans la complexité
de la société. Permettre a des agronomes, des physiciens, des juristes, des économistes, des
médecins, des spécialistes de I'art... d’enseigner la « triple écoute » est une des motivations a
repenser la formation (quels que soient les lieux)3>.

4. La théologie spirituelle est un parent pauvre de la formation théologique (en tout cas chez les

protestants). Revaloriser cette théologie spirituelle est une des motivations a repenser la
formation (quels que soient les lieux).

3.4. Complexité de ’herméneutique théologique

L’herméneutique théologique articule une double complexité: a l'interne (articulation de ses
disciplines) et a I'externe (articulation aux autres disciplines).

Ayant développé ces réflexions ailleurs, j’en rappelle tres brievement quelques-unes icisé.
ATlinterne

La théologie étant fondamentalement une seule discipline avec trois dimensions (historique,
systématique et pratique)?’, elle peut étre déclinée par un certain nombre de sous-disciplines.
Un des «drames» de la théologie académique contemporaine me parait étre
I'hyperspécialisation et l'autonomisation (académique et institutionnelle) de ces sous-
disciplines.

3 « Le 21 novembre 2012, les hautes écoles universitaires, les hautes écoles spécialisées et les hautes écoles pédagogiques
de Suisse ont fondé ensemble 1’association swissuniversities. Sa tache principale est d'abord de préparer progressivement la
fusion des trois Conférences des recteurs actuelles, la CRUS, la KFH et la COHEP en la conférence des recteurs des hautes
écoles suisses unique. Cette nouvelle instance est prévue dans la nouvelle Loi fédérale sur I’encouragement des hautes
écoles et la coordination dans le domaine suisse des hautes écoles (LEHE) qui entrera en vigueur en 2015.»
http://www.swissuniversities.ch/fr/

3% Ainsi, il n’existe pratiquement aucune « théologie de ’agriculture » alors que prés d’un étre humain sur deux dans le
monde vit encore dans une famille paysanne (2-6% dans les pays techniquement développés ; 50-80% ailleurs).

36 « Les disciplines de la théologie » in Une théologie pour temps de crise, op.cit., pp. 151-157. « Le cercle des sciences et
des disciplines », op.cit., pp. 192-196.

37 Je suis redevable a Pierre Gisel d’avoir toujours insisté 4 juste titre sur ces trois dimensions.

14



Les disciplines de la théologie

La théologie est fondamentalement une unique discipline composée de sous-disciplines devant étre
articulées entre elles.

1. Les sous-disciplines de la théologie
Les sous-disciplines principales de la théologie sont :
- la théologie pratique
- la théologie biblique
- la théologie spirituelle
- la théologie historique
- la théologie systématique
- la théologie éthique
2. L’articulation des sous-disciplines

Seule une différenciation et une articulation des sous-disciplines assure a la théologie sa cohérence et sa
fécondité.

15




Théologie
pratique

Quels messages ?
raison exégétique

Théologie
spirituelle

Théologie
éthique

rationalité
herméneutique

Théologie
biblique
Théologie
historique
Théologie

systématique

Quelles mémoires ?
raison historique

T. biblique > T historique

I

I

Quelles représentations ?
raison analytico-synthétique

T systématique

1

Quels engagements ?
raison éthique

Autres disciplines
universitaires

raison pratique

T. pratique

1

Quelles communications ?

—>

Quelles intériorités ?
raison intime

T. spirituelle

I

Chaque sous-discipline est dans une relation de « boucle rétroactive » avec chacune des autres sous-disciplines.

(Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Geneve, Labor et Fides, 2010, p.154, 157)

16



A l'externe

THEOLOGIES

SCIENCES HUMAINES

« raison herméneutique »

SCIENCES DES RELIGIONS

LINGUISTIQUE PHILOLOGIE HISTOIRE PSYCHOLOGIE SOCIOLOGIE ETHNOLOGIE DROIT  SCIENCES POLITIQUES ECONOMIE...

SCIENCES PHILOSOPHIES

« raison empirico-théorique » « raison spéculative ou raison des raisons »

SCIENCES MEDICALES ETHOLOGIE
BIOLOGIE CHIMIE EPISTEMOLOGIES...

PHYSIQUE.. @ ==
T |MATHEMATIQUES 4

« raison logico-déductive »

ARTS

« raison intuitivo-imaginative »

La théologie (au pluriel) est —ou devrait étre- en dialogue non seulement avec la science des religions (au pluriel), et les sciences humaines de maniére
plus large, ainsi qu’avec son partenaire séculaire la philosophie (au pluriel), mais avec I'ensemble des sciences, des mathématiques et des arts.

(Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genéve, Labor et Fides, 2010, p.196)

17



3.5. Conflit et complémentarité des herméneutiques théologiques

Si ’'herméneutique théologique est un probleme, c’est bien parce qu’il y a le probleme des
herméneutiques théologiques qui ne se comprennent pas.

De vrais conflits herméneutiques existent entre les théologiens, entre les traditions
théologiques et au sein des traditions théologiques.

Et dans ces conflits, la place a accorder a «la méthode historico-critique » joue un réle
important.

Pour I'Eglise catholique romaine, la place de cette méthode y est précisée dans un document
important de la Commission biblique pontificale38. Elle y est présentée comme «la méthode
indispensable pour I'étude scientifique du sens des textes anciens », une méthode pouvant étre
« utilisée de facon objective ». Les limites de la méthode seraient doubles : soit lorsque la méthode
est accompagnée d’a priori liés a des options herméneutiques ; soit lorsqu’elle prétendrait avoir le
monopole sur d’autres méthodes tout aussi nécessaires.

Il est intéressant de constater tout le chemin parcouru par I'Eglise catholique quant a
I'intégration d’'une méthode, souvent rejetée officiellement dans le passé, mais déja
intégrée par de nombreux théologiens catholiques « d’avant-garde ». Aujourd’hui, c’est le

3% « Interprétation de la Bible dans I’Eglise » (document de la Commission biblique pontificale présentée par le
cardinal Ratzinger au pape Jean Paul IT au cours de I’audience du 23 avril 1993).

Cf. http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_doc_index_fr.htm (document 34).

Pour une traduction frangaise en ligne, cf. http://www.portstnicolas.org/l-accastillage/vatican/article/interpretation-
de-la-bible-dans-1-eglise Le document commence par affirmer: « La méthode historico-critique est la méthode
indispensable pour 1’étude scientifique du sens des textes anciens. Puisque I’Ecriture Sainte, en tant que « Parole de
Dieu en langage d’homme », a été composée par des auteurs humains en toutes ses parties et toutes ses sources, sa
juste compréhension non seulement admet comme légitime, mais requiert I’utilisation de cette méthode ».
L’évaluation de la méthode est ensuite nuancée : « Quelle valeur accorder a la méthode historico-critique, en
particulier au stade actuel de son évolution ? C’est une méthode qui, utilisée de fagcon objective, n’implique de soi
aucun a priori. Si son usage s’accompagne de tels a priori, cela n’est pas di a la méthode elle-méme, mais a des
options herméneutiques qui orientent I’interprétation et peuvent étre tendancieuses ». Puis le document continue en
rappelant I’importance d’autres outils (analyses rhétorique, narrative, sémiotique ; approche canonique, par recours
aux traditions juives d’interprétation, par I’histoire des effets du texte ; approches par les sciences humaines
(sociologique, anthropologie culturelle, psychologiques et psychanalytiques), approches contextuelles
(libérationniste, féministe). Le document se démarque alors de la lecture fondamentaliste. « La lecture
fondamentaliste part du principe que la Bible, étant de Dieu inspirée et exempte d’erreur, doit étre lue et interprétée
littéralement en tous ses détails. Mais par interprétation "littérale" elle entend une interprétation primaire, ¢’est-a-
dire excluant tout effort de compréhension de la Bible qui tienne compte de sa croissance historique et de son
développement. Elle s’oppose donc a I’utilisation de la méthode historico-critique, comme de toute autre méthode
scientifique d’interprétation de ’Ecriture. La lecture fondamentaliste a eu son origine dans une préoccupation de
fidélité au sens littéral de 1’Ecriture. Aprés le siécle des Lumiéres, elle s’est présentée, dans le protestantisme,
comme une sauvegarde contre 1’exégese libérale. » Commence alors le chapitre consacré a I’herméneutique dans
lequel le document reconnait les apports et les limites de certaines herméneutiques. « Il faut reconnaitre, en effet,
que certaines théories herméneutiques sont inadéquates pour interpréter I’Ecriture. Par exemple, I’interprétation
existentiale de Bultmann conduit a enfermer le message chrétien dans le carcan d’une philosophie particuliére. De
plus, en vertu des présupposés qui commandent cette herméneutique, le message religieux de la Bible est vidé en
grande partie de sa réalité objective (par suite d’une excessive « démythologisation ») et tend a se subordonner a un
message anthropologique. » Le texte se poursuit par la présentation de la spécificité de 1’interprétation catholique
(interprétation dans la tradition biblique, dans la Tradition de I’Eglise) et finalement par un chapitre consacré a
I’interprétation de la Bible dans I’Eglise. Dans la conclusion, il est rappelé « que la nature méme des textes bibliques
exige que, pour les interpréter, on continue & employer la méthode historico-critique, au moins dans ses opérations
principales ». Finalement, les limites de la méthode sont rappelées. « La méthode historico-critique, en effet, ne peut
prétendre au monopole. Elle doit prendre conscience de ses limites, ainsi que des dangers qui la guettent. Les
développements récents des herméneutiques philosophiques et, d’autre part, les observations que nous avons pu
faire sur ’interprétation dans la Tradition Biblique et dans la Tradition de 1’Eglise ont mis en lumiére plusieurs
aspects du probléme de I’interprétation que la méthode historico-critique avait tendance a ignorer ».

18



coeur du Vatican qui fait 1'éloge d’'une méthode que Jean Zumstein a pu définir
comme « I'expression classique de la fagon dont le protestantisme a lu la Bible en situation
de modernité » 39!

Les catholiques seraient-ils devenus protestants non seulement en revalorisant la Bible,
mais aussi en se fondant sur la méthodologie par excellence du protestantisme? Il y a
certes eu rapprochement, mais les différences d’intégration de «la Tradition et des
traditions » demeure source de divergences profondes.

Mais peut-on vraiment dire que la méthode historico-critique soit I'expression classique de
la fagon dont le protestantisme a lu la Bible en situation de modernité ? Certainement pas !
Le protestantisme étant pluriel, le rapport a « la » méthode historico-critique I'est aussi“?.

Les divergences de compréhension touchent de nombreux domaines :

- la détermination de ce qu’est une « science » ou une « méthodologie scientifique » ;
- la place des convictions a priori dans une démarche cognitive ;

- la détermination de ce qu’est un « auditoire universel » 41;

- I'exclusion ou non de tout autre sens du texte que le premier, etc.

Et toutes ces divergences induisent des conflits herméneutiques fort complexes !

D’une certaine maniere, elles peuvent se cristalliser sur I'acceptation ou non de I'axiome de
Semler (1725-1791). Selon cet axiome, le texte biblique « est comparable a tout autre texte
de la littérature mondiale et doit donc étre lu selon les méthodes en usage dans les sciences
littéraires et historiques »42.

3% « La méthode historico-critique est sans doute ’expression classique de la facon dont le protestantisme a lu la
Bible en situation de modernité. Cette méthode prend son essor durant le siécle des Lumiéres. (...) De fagon globale,
on peut dire que 1’objectif de la méthode historico-critique consiste a établir /e sens premier d’un texte a 1’exclusion
de tout autre. Par sens premier d’un texte, il faut entendre le sens que ce texte revétait dans son contexte de
communication initial. Cet établissement du sens premier du texte est conduit selon une méthodologie qui se veut
scientifique et régulée par une déontologie trouvant sa source dans I’humanisme des Lumiéres. La dimension
polémique du projet est évidente : 1’interprétation de I’Ecriture est arrachée au pouvoir de 1’Eglise ; elle est
désormais 1’apanage d’une lecture qui se veut autonome, rationnelle et critique. (...) Dans le champ du travail
historico-critique, le consensus se constitue par voie discursive. La solidité de I’argumentation et sa clarté sont
prépondérantes. Le lieu ou s’établit ce consensus est I’auditoire universel, ¢’est-a-dire la communauté des esprits qui
souscrit & cette régle dans 1’élaboration du savoir. Les arguments d’autorité et les convictions a priori ne sauraient
étre pris en considération » Jean Zumstein, « Bible » in Encyclopédie du protestantisme, Quadrige/PUF, 2006, p.
122-123.

% Comme tous les autres sujets abordés dans ce texte, celui-ci est fort complexe. Impossible d’en dessiner un
panorama. Il y a les exégétes/historiens qui ne disent que oui a cette méthode. Il y les théologiens qui lui disent oui
et (un peu) non (ainsi Daniel Marguerat, George Lindbeck, Pierre Gisel, parmi bien d’autres théologiens
protestants). Il y a les théologiens qui disent non et oui a cette méthode (en contestant les présupposés a-
théologiques de nombreux exégetes, en intégrant positivement toutes les méthodes disponibles et en critiquant le
manque de culture littéraire des littéralistes, cf. les nombreux contributeurs de Kevin J. Vanhoozer (ed.), Dictionary
for Theological Interpretation of the Bible, Grand Rapids, Baker, 2005). Et finalement il y ceux qui ne disent que
non a cette méthode.

! Les textes de la Commission biblique pontificale et de Jean Zumstein me semblent manquer de profondeur quant
a leur réflexion (ou manque de réflexion) sur 1’épistémologie des sciences (cf. les travaux d’Imre Lakatos, de Paul
Feyerabend, de Michael Polanyi...), la place du « sujet » dans tout savoir « objectif », la prétendue neutralité des
méthodes, la revendication d’un « auditoire universel », etc. A mes yeux, il n’y a pas d’exégese sans exégéte, de
méthode sans présupposés théologiques et philosophiques, de savoir sans lieu de production du savoir. Sur ce sujet,
lire I’ouvrage fort instructif de Thomas Rémer, La Bible, quelles histoires !, Montrouge/Genéve, Bayard/Labor et
Fides. L’auteur y affirme clairement sa prétention a développer une « approche de type universitaire, avec son
exigence de neutralité sur le plan confessionnel » (p. 13) (ainsi, le fondement d’une faculté de théologie protestante
serait une approche prétendument neutre confessionnellement !) et de faire une lecture de la Bible « sans préjugés »
(p.51) (alors que le livre révele excellemment les conflits idéologiques qui traversent cette lecture appelée « la
science » (p.9).

*2 Jean Zumstein, « Bible » in Encyclopédie du protestantisme, op.cit., p. 123.

19



Accepter cet axiome sans restrictions, c’est nier la spécificité de la Bible qui donne a croire
que Dieu parle et qu'il intervient dans I'histoire.

Refuser totalement cet axiome, c’est refuser de reconnaitre que la Bible est aussi
pleinement humaine et qu’elle est aussi comparable a tout autre texte de la littérature
mondiale.

Alors que les exégetes protestants des Facultés de théologie universitaires ont tendance a
accepter cet axiome (sans restrictions, ou avec trés peu), les exégetes évangéliques des
Facultés de théologie universitaires ou des Instituts de formation biblique ont tendance a le
refuser (avec détermination, ou en tout cas, comme seule approche possible).

Personnellement, j’ai toujours plaidé pour une pluralité de méthodologies aussi bien au
sein des Facultés de théologie universitaire*3 que parmi les divers lieux de formation
théologique. Une complémentarité des herméneutiques me semble possible.

Cela dit, je considére qu'une acceptation sans restrictions aucune de I'axiome de Semler
(« Dieu n’intervient pas») est clairement antithétique avec la foi chrétienne puisqu’elle nie
par principe que Dieu puisse intervenir dans I'histoire et qu’il a pu ressusciter Jésus d’entre
les morts**. Et je considere qu'une acceptation critique de I'axiome (reconnaissance de
I’humanité des textes et critique des présupposés agnostiques ou athées du chercheur) est
fort utile pour mettre en valeur la pleine humanité de la Bible, de Jésus-lui-méme et de tous
ses témoins.

Je reformulerai dés lors I'axiome de Semler de la manieére suivante :

Par son humanité, la Bible est comparable a tous les textes de la littérature mondiale. Elle
peut et doit étre lue selon toutes les méthodes en usage dans les disciplines littéraires,
historiques et autres. Par sa spécificité, la Bible n’est pas que comparable a tous les textes de
la littérature mondiale. Elle peut et doit étre lue par des méthodes qui incluent l'action
possible de Dieu dans le passé et le présent.

Au-dela de ces conflits méthodologiques, le probleme est plus profond: les enjeux ne
concernent pas seulement ou avant tout « le savoir », mais bien d’abord « le pouvoir »45,
Qui a le pouvoir d’interpréter la Bible? L’Université ou I'Eglise ? Vouloir «arracher »
'interprétation de I'Ecriture au « pouvoir de I'Eglise » (Jean Zumstein) est clairement un
nouvel acte de pouvoir.

Alors que, dans I'Eglise catholique, le pouvoir de I'interprétation revient traditionnellement
et finalement au « magistére » (ensemble des évéques avec le pape), dans les Eglises
réformées, ce pouvoir est confié aux professeurs de théologie. « Evéques occultes »
pourrait-on les nommer#®, ce sont eux qui ont la charge de former les futurs ministres qui,
a leur tour, enseigneront la « bonne interprétation » des Ecritures aux fideles.

# Cf. ’annexe « Théologie ecclésiale et théologie universitaire ».

* Pour une analyse fine de cette problématique, lire d’Olivier Keshavjee, Michael Polanyi. L’implication
personnelle du sujet dans la connaissance, UNIL/UNIGE, 2012 (mémoire de master en théologie ayant obtenu un
prix de faculté de I’'UNIL), pp.66-80.
http://www.theologeek.ch/wp-content/uploads/2012/11/OKeshavjee-Polanyi-v1.2.pdf

Voir aussi I’article sur son blog « L’axiome de Semler » http://www.theologeek.ch/2013/10/03/axiome-de-semler/

# Le texte de J. Zumstein est trés clair : « La dimension polémique du projet est évidente : I’interprétation de
I’Ecriture est arrachée au pouvoir de I’Eglise (...) » (op.cit. p.122).

% A juste titre, le manque de transparence et de « démocratie » dans 1’élection actuelle des évéques peut étre
critiquée par des protestants. Mais il faudrait que ceux-ci « balaient devant leurs portes » et se demandent comment
et par qui leurs propres « évéques » (censés assurer la « saine » interprétation des Ecritures) sont nommés et pour
quelles finalités ils travaillent.

20



3.6. Herméneutiques et paradigmes

Pour comprendre I'incompréhension, il est important de mettre en lumiére les paradigmes
des uns et des autres (Edgar Morin)#’. Toute ma réflexion de ces derniéres années tourne
autour de la thématique des paradigmes et de ce que j’ai appelé les « holoparadigmes »48.

Un paradigme peut étre défini comme la « théorie d’ensemble » ou le modeéle d’explication, de
compréhension et d’orientation qui structure toute vision du monde.

Alors qu’'une vision du monde est un ensemble de concepts, de métaphores, de récits et de
pratiques qui composent et orientent notre regard, un paradigme est la structure fondamentale et
exemplaire qui organise cet ensemble4.

Il m’apparait qu’il y deux sortes de paradigmes : les holoparadigmes (ou macroparadigmes) portant
sur la totalité du monde et les meroparadigmes (ou microparadigmes) portant sur une partie du
monde>0.

Trois holoparadigmes principaux me semblent étre en compétition pour dominer nos
intelligences: un holoparadigme matérialiste, un holoparadigme monothéiste et un
holoparadigme monoholiste (unité-totalité articulant le spirituel et le matériel). Chacune
de ces grandes visions du monde se décline en d'innombrables variantes et chacune intégre
des éléments des autres.

A ces trois grands holoparadigmes peut étre adjoint un quatriéme: un holoparadigme
séculariste et agnostique. Ce modele qui propose une suspension des points de vue ultimes
pour permettre a chacun de se déterminer se transforme souvent en un modele
d’imposition du seul point de vue considéré comme légitime, a savoir le point de vue
séculariste et agnostique>1.

Les conflits herméneutiques résultent notamment des holoparadigmes différents dans
lesquels la Bible est interprétée. L’exégese a prétention scientifique décrete que seul un
holoparadigme matérialiste (athéisme méthodologique voire ontologique) ou agnostique
est acceptable. L’exégese convictionnelle chrétienne reconnait que seul un holoparadigme
monothéiste rend adéquatement et ultimement compte de son « objet » d’étude.

D’ou les inévitables conflits.

47 « Pour accéder a la compréhension, il faut reconnaitre les paradigmes, c’est-a-dire les structures de pensée qui
nous gouvernent et qui gouvernent les autres. (...) Mais que comprend-on dés lors que nous sommes conscients de
nos paradigmes et de ceux de I’autre ? On comprend 1’incompréhension ! L’acquis est capital. Nous parvenons a
I’intelligibilit¢ de I’inintelligibilit¢ dans les relations humaines ». (Edgar Morin, « L’enjeu humain de la
communication » in La communication. Etat des savoirs, Auxerre, Sciences Humaines Editions, 2005, p. 24).

48 Shafique Keshavjee, « Intelligence de la création dans les religions », in Origine, Ordre et Intelligence, la
Science et la Foi, Pierre Berthoud et Paul Wells (éds), Editions Excelsis/Editions Kerygma, Cléon d'Andran/Aix-en-
Provence, 2010 ; «L’orthodoxie radicale et la théologie des religions» in H.-CH. Askani, D. Andronicos et al. (¢d.),
Ou est la vérité? La théologie aux défis de la Radical Orthodoxy et de la déconstruction, Genéve, Labor et Fides,
2012, pp. 75-102. Mon prochain livre, La reine, le moine et le glouton. La grande fissure des fondations (Paris,
Seuil, mai 2014) traitera de cette thématique sur un mode romanesque.

* Le concept de « paradigme » a été revalorisé par Thomas Kuhn dans le domaine de Ihistoire des sciences pour
rendre compte de « ce que les membres d’une communauté scientifique possédent en commun ». Cf. Thomas Kuhn,
La structure des révolutions scientifiques (1970), Paris, Flammarion, 2008, p. 240. La premicre édition de cet
ouvrage a paru en anglais en 1962 et la seconde en 1970. Dans la postface de cette derni¢re édition, Kuhn met en
évidence deux sens principaux donnés au concept de paradigme : un sens global de théorie d’ensemble et un sens
particulier de modéle explicatif. Méme si le concept de paradigme chez Kuhn s’applique en priorité a 1’idée d’un
«modéle explicatif dominant au sein d’une discipline scientifique » (cf. art. « paradigme » in Jean-Frangois
DORTIER (dir.) Le dictionnaire des sciences humaines, Auxerre, Sciences humaines, 2004, p. 627), il me semble
utilisable en dehors du champ scientifique, a la condition que I’extension de son usage soit consciente.

%% Concepts construits sur les racines grecques holos, totalité et meros, partie.

3! Les Universités, et de maniére plus large les pouvoirs politiques des sociétés occidentales, sont tentées d’imposer
ce modele séculariste et agnostique a tous (espaces publiques, médias, écoles d’Etat...).

21



monoholismes

sécularisme

sécularisme

Sécularisme
agnostique, relativiste et « neutre »

Monoholisme A
Al A2 A3

sécularisme

22



3.7. L’herméneutique et I'’herméneute

Si I'herméneutique n’est pas «une méthode objective», mais bien un processus
interprétatif d’'un sujet appartenant a une tradition de convictions, alors il ne peut y avoir
de réflexion sur ’herméneutique sans réflexion sur ’herméneute.

Dans le bouddhisme, comme d’ailleurs dans toutes les traditions religieuses, il est impensable de
séparer sagesse, éthique et pratique. Ainsi, le Noble sentier octuple (la 4¢me Noble Vérité) -le Sentier
qui mene a la libération- articule les trois dimensions. Pas de compréhension juste, de pensée juste,
de parole juste (sagesse), sans action juste, moyens d’existence justes, effort juste (éthique),
attention juste et concentration juste (discipline)s2. Et réciproquement.

Parler de I’éthique ou de la spiritualité de '’herméneute peut sembler hors propos. Seul
compterait sa capacité a analyser, a comprendre et a donner a comprendre.

Le sujet est éminemment délicat. Aborder de telles questions peut donner I'impression de
se poser en « juge », alors que le premier a devoir étre « jugé » c’est toujours soi-méme.

La qualité de la vie de priére, la maniere de gérer I'argent, les orientations et les pratiques
sexuelles, les engagements sociaux et politiques ont, parmi bien d’autres facteurs, des
influences sur la maniére méme de pratiquer I'herméneutique.

Le modele d’'une herméneutique sage, pourrait-on dire, est inséparable de I'’herméneute
comme « modele d'un sage » (Jacob Neusner)>3.

L’épitre de Jacques invite chacun a devenir des « réalisateurs de la parole » (poietai logou)
et pas seulement des auditeurs. Seul le réalisateur d’ceuvre (poiétés ergou) est déclaré
heureux.

Il est aussi un autre sens dans lequel ’herméneute joue un role fondamental dans la
pratique de ’herméneutique. C’est dans sa capacité unique a intégrer et a innover, a laisser
résonner les paroles bibliques en soi et a devenir soi-méme poete.

Ailleurs, j’ai suggéré qu'’il y a au moins trois manieres différentes et complémentaires par
lesquelles nous sommes appelés a lire la Bible>4.

1. La lecture obéissante qui consiste a écouter attentivement les textes de la Bible et a les
mettre en pratique.

2. La lecture existentielle qui consiste a s'identifier a I'extraordinaire diversité
d’expériences des figures de la Bible.

32 Lire par ex. I’ouvrage de référence de Walpola Rahula, L enseignement du Bouddha d’aprés les textes les plus
anciens, Paris, Seuil, 1961, pp.68s.

3«11 (le judaisme) est une religion qui repose sur I’idée de Torah, ¢’est-a-dire de Révélation. Et cette révélation
s’est précisément exprimée ou s’exprime sous trois formes : un livre, la Bible hébraique (pour une large part,
I’Ancien Testament du christianisme) ; une tradition orale mémorisée, puis mise par écrit dans la Mishnah, a partir
de 200 apres J.-C. environ, ainsi que dans d’autres document ultérieurs ; enfin, surtout, le modéle d’un sage qui
incarne ici et maintenant, le paradigme de Moise, et qu’on appelle rabbin » (« Le judaisme », Le grand atlas des
religions, Paris, Encylopaedia Universalis, 1988, p.226).

> Shafique Keshavjee, Dieu d I'usage de mes fils, Paris, Seuil, 2000, pp.161s.

23



3. La lecture musicale qui consiste a reconnaitre que les Ecritures sont comme des
partitions que nous sommes appelées a interpréter de maniere unique et qui nous
appellent a développer notre propre créativité.

A Timage du Dieu trinitaire, ces trois lectures articulent écoute (du Pere), solidarité (avec le
Fils) et liberté (par I'Esprit).

La lecture obéissante nous apprend aussi a découvrir qui sont véritablement les
personnages de la Bible.

La lecture existentielle nous apprend a découvrir que je suis chacun des personnages de la
Bible.

La lecture musicale nous apprend a découvrir que nous ne sommes aucun des personnages
de la Bible et que chacun est appelé par Dieu a devenir lui-méme.

Dit autrement, il s’agit de toujours parfaire sa technique musicale (lecture obéissante), de
jouer les grands morceaux du passé (lecture existentielle) et d’improviser sa propre ceuvre
(lecture musicale) dans un esprit de service.

Transition

Quelle herméneutique enseigner aux ministres et laics d’aujourd’hui ?

Les chrétiens confessent que le Seigneur, c’est Jésus. Il est le grand Virtuose de
I'interprétation de la volonté de Dieu. Or cette volonté c’est I'abaissement des orgueilleux et
I’élévation des humbles pour que tous participent a la symphonie de sa Vie.

Enseigner 'herméneutique des Ecritures, c’est apprendre a toujours mieux se mettre a
I’école du Musicien par excellence afin d’aider des musiciens en formation a devenir eux-

mémes des musiciens qualifiés capables d’aider celles et ceux qu’ils rencontrent en chemin
a devenir de bons musiciens a leur tour.

24



4. Quel projet de Haute Ecole de Théologie (HET) ?

En introduction, je dois rappeler qu’il est important de différencier mon point de vue sur le projet
de I'école de celui du groupe qui y travaille. De dire aussi que le projet de la HET est évolutif et qu'il
integre une diversité de perspectives qu'il importe de gérer. Cette section sera donc plus sommaire.

4.1. Origine du projet

Le projet de HET est le fruit de l'initiative d'un homme, M. Jean-Claude Badoux, ancien
président de I'EPFL et ancien président du Conseil synodal.

Voici la question qu'’il se posait et qu’il a posée a un groupe de pasteurs et de professeurs
de théologie (réformés, évangéliques et catholique) qu'’il avait rassemblés en 2011:

“La formation académique des futurs ministres des Eglises protestantes est-elle adéquate
pour les défis a venir?”

Le groupe de travail a cherché a développer un regard synoptique sur les différents lieux
de formation théologique en Suisse romande (leurs identités, leurs évolutions...). Il s’est
aussi intéressé a découvrir quels sont les lieux de formation créatifs en dehors de la Suisse.

L’expérience riche de la création de St Mellitus College a Londres a particulierement retenu notre
attention et a inspiré notre projet. En I'espace de dix ans, ce lieu de formation, complémentaire aux
Facultés et écoles existantes est devenu un des plus grands centres de formation de I'Eglise
anglicaness.

4.2. Constat a la base du projet

Un triple constat est a la base du projet.
a. Evolution des Facultés de théologie et écoles bibliques

Les Facultés de théologie protestante de Suisse romande ont traversé de grandes
turbulences qui ont été largement médiatisées.

L’affaiblissement et demain la disparition de la Faculté de Neuchatel, le maintien a Geneve
de presque toutes les disciplines théologiques (et cela contre le projet initial des recteurs),
la présence a Lausanne d'une partie des sciences bibliques et de la grande partie des
sciences des religions (I'histoire des religions étant encore enseignée a Geneéve), tel est
I’état actuel en quelques mots.

Plus fondamentalement, les tensions résultant de l'identité méme des disciplines de la
théologie  (sont-elles  d’abord  «chrétiennes»,  «historiques et critiques »,
« philosophiques », identiques aux autres « sciences humaines » ? etc.) et les tensions
résultant du désaccord quant au degré d’articulation des disciplines entre elles ont été
nombreuses. Et elles ne sont pas terminées. Ces questions traversent en fait toutes les
Facultés de théologie d’Etat du monde occidental. Un processus de « dés-Eglisation » et de
déchristianisation (Gottfried Locher) est perceptible en de tres nombreux endroits>®.

35 Voir leur site : http://www.stmellitus.org

% « ,,Dés-Egliser, touche aussi un autre domaine : la théologie universitaire. Nos facultés protestantes sont depuis
longtemps ,,dés-Eglisées“. L’influence des autorités ecclésiales sur la nomination des professeurs et sur le cursus
universitaire a disparu. La direction des Eglises ne porte plus qu’une responsabilité réduite dans la formation
théologique des jeunes gens et jeunes femmes qui pourtant deviendront des pasteures et des pasteurs. Sur le radar de
nombreux académiciens, I’Eglise n’apparait plus que comme un clignotement négligeable. Or, nous sommes déja a
I’étape suivante: la théologie universitaire n’est pas seulement «dés-Eglisée», elle est en train de se déchrisitianiser.

25




Parallelement, les Ecoles bibliques évangéliques (Institut biblique et missionnaire Emmaitis
(fondé en 1925), Institut biblique de Genéve (fondé en 1928), Institut biblique d’Orvin
(fondé en 1988)) sont en mutation.

Ainsi, I'Institut biblique et missionnaire Emmaiis, apres avoir introduit un bachelor, se pose
la question de I'opportunité d’introduire un master. Cet Institut est aussi celui qui integre la
plus grande diversité des Eglises évangéliques. Depuis les origines, des réformés y ont
enseigné et étudié.

Pour information, voici quelques chiffres.

Etudiants (Doctorants) Enseignants

» Fribourg 400 (150) 30
+ Genéve 188 (33) 8
(BTH+MTH en présence:?; BTH e-learing;?; Bossey: 43)
 Lausanne 42 (théologie) (30 deuxsections) 16 (deux sections)
33 (sciences des religions)
* Neuchéatel 1 (?) 2
(Etudiants en master GE/LSNE/NE: 35 dont 30 avec théologie pratique)

» Bossey 43 (5) 6
» Chambésy 16 (4) 3
« Emmaus 75 4 (-25)
« IBETO 10 3 (-21)
* IBG 60 2 (-60)
* Ecbne 65 6

Total (theologie) 857 7 (2222) 80 (+100)

(Selon les chiffres fournis par les secrétariats de GE/LSNE et NE au 3 juin 2013 et d’autres chiffres trouvés sur Internet)

Les chiffres pour les Facultés réformées peuvent paraitre relativement élevés. Si 'on enléve tous les
étudiants de Bossey inscrits a Geneve, tous les étudiants a distance vivant ailleurs qu’en Suisse et
n’allant pas jusqu’au master et tous les étudiants qui n’ont pas choisi la théologie pratique, le
nombre potentiel d’étudiants se destinant au ministere pastoral se réduit fortement. Pour toute la
Suisse romande, il en reste une trentaine, ce qui est réjouissant, mais ce nombre est largement
insuffisant face a la pénurie pastorale qui est annoncée>’.

La théologie devient «Religious Studies». La théologie systématique devient philosophie de la religion, sociologie
de la religion, psychologie de la religion. Le lien confessionnel est supprimé au nom de 1’esprit scientifique».
(Gotttfried Locher, président du conseil de la FEPS devant le Synode de I’EERYV, le 6 novembre 2010).

>" Voici ce que Didier Halter, directeur de 1’Office protestant a annoncé il y a 4 ans déja : « En Suisse romande,
environ douze pasteurs sont formés chaque année. Est-ce suffisant? Non. Car bient6t, toute une tranche d'age, celle
du baby-boom, va partir a la retraite. En méme temps, le nombre d'étudiants en théologie diminue. On estime qu'il
mangquera bient6t du monde pour une quarantaine de postes en Suisse romande (Le Nouvelliste, 6/11/2010).

26



b. Evolution des Eglises chrétiennes

Alors que le pourcentage du nombre des réformés en Suisse ne cesse de diminuer, le
nombre des évangéliques et des protestants issus des Eglises de la migration ne cesse de
croitre.

Il a été estimé qu’il y a pratiquement deux fois plus d’évangéliques que de réformés qui se
rassemblent pour un culte d’'un dimanche ordinaire. Et pour une ville comme Geneve, il y a
plus de chrétiens issus de la migration que de chrétiens de I'Eglise protestante et des
Eglises évangéliques qui se retrouvent pour le culte dominical®8.

Nombre de fidéles présents lors d'un week-end ordinaire en Suisse

Pourcentage de fidéles présents Total 690°000
® Catholiques romaines 37,9 % 265’000
® Evangéliques 29,1 % 200’000
® Protestantes réformées 14,0 % 100°000
® Musulmanes 10,5 % 72’500

® Autres com. chrétiennes 4,4 %
® Orthodoxes I,1 %  Catholiques chrétiennes 0,2 %
®  Hindouistes 0,9 % Juives % 0,6 % Bouddhistes 0,3 %

Autres communautés 0,9

Christophe Monot, ARCHIVES DE SCIENCES SOCIALES DES RELIGIONS 158 (avril-juin 2012)

*¥ Quant 4 Lausanne, il y plus de 50 Eglises issues de la migration. Dans la ville de Londres, 44% des participants a
la vie de I’Eglise (« churchgoers »), selon une recherche de 2006, sont dorénavant des Noirs (cité par Dietrich
Werner, Theological Education in World Christianity. Ecumencial Perspectives and Future Priorities, Taiwan,
Programme for Theology and Christian Cultures in Asia, 2011, p. 204). Depuis longtemps, Lukas Vischer et Walter
Hollenwegger ont rendu attentif a 1’importance de bien accueillir les Eglises issues de la migration. Une part du
renouvellement des Eglises d’Occident est aussi liée a leur sort. Or la formation de leurs responsables ne peut se
faire selon les méthodes traditionnelles (grande abstraction intellectuelle, prédominance de 1’écrit, impossibilité de
se libérer plusieurs années sans salaire pour se former...). De nouvelles approches doivent étre inventées. Pour une
présentation extrémement précieuse de 1’état de la formation théologique a travers le monde et des nouvelles
perspectives, cf. de Dietrich Werner, David Esterline, Namsoon Kang, Joshva Raja, Handbook of Theological
Education in World Christianity, Oxford, Regnum Books International, 2010.

27



Dans le canton de Vaud, 'Eglise évangélique réformée et I'Eglise catholique romaine sont
reconnues comme « institutions de droit public». Si I'Etat leur assure les moyens
nécessaires a I'accomplissement de leur mission, c’est bien parce que c’est une « mission au
service de tous dans le Canton »>°.

Je crois, des lors, que les Eglises réformée et catholique ont aussi comme mission de
s’'assurer que les Eglises évangéliques et les Eglises issues de la migration (notamment) se
développent au mieux, de maniére paisible et cecuménique, et que la formation théologique
de leurs ministres et responsables soit la plus adéquate et de la meilleure qualité possible.
Cela est rendu possible par la diminution du fossé entre «évangéliques» et
« cecuméniques » dans plusieurs domaines®9.

c. Evolution du paysage des Hautes Ecoles

Comme déja mentionné, les Hautes écoles en Suisse passent par une profonde organisation.
L’essor notamment des Hautes écoles spécialisées (HES) en est un des signes. Le fait que
celles-ci pourront aussi délivrer des doctorats atteste de leur évolution qualitative.
Pourquoi un tel essor ? Parce que I'apport des Universités, méme s’il est fondamental, n’est
pas suffisant pour le bien d'un pays. A c6té des formations commerciales, médicales,
techniques a I'Université, il est indispensable d’offrir des formations similaires, avec leurs
spécificités propres, dans des HES.

Les Eglises ont souvent été au fondement de la création des Universités par leurs Facultés
de théologie. Il est donc vital qu’elles restent en lien avec elles. Ne doivent-elles pas aussi
étre présentes dans le monde des HES par une Haute Ecole de théologie ? Telle est la
question que nous nous sommes posée. Les Universités offrent une excellente formation
théorique avant une pratique. Les HES offrent une excellente formation en intégrant la
pratique. Pourquoi une telle dualité de formation ne pourrait-elle étre offerte aux futurs
ministres ?

4.3. Contenu du projet

Le contenu du projet se trouve dans le document en annexe. Le projet ne cessant d’évoluer
au gré des nouveaux partenaires (ou du refus de participer de certains partenaires
potentiels), la version actuelle est donc provisoire.

(Lecture et commentaire du document « Haute école de théologie en Suisse romande ».)

%% Constitution du Canton de Vaud, art.170.

% Sur cette thématique, lire aussi de Dietrich Werner, Theological Education in World Christianity. Ecumencial
Perspectives and Future Priorities (op.cit.). Voici ce que rapporte ce spécialiste mondial de la formation
théologique : « There is a movement towards a broadened convergence and some substantial common ground
between the different actors in theological education from so-called evangelical and ecumenical background on
essentiel elements in the understanding of holistic theological education. We are committed to deepen dialogue
between Evangelical, Pentecostal, Protestant and other Historical Churches in order to overcome stereotypes of
mutual perceptions and to contribute to a mutually enriching and mutually learning process in theological education.
This can lead to enabling more collaborative efforts both on international and in regional levels in strengthening
theological education » (Agenda 21 for Common Collaboration in Theological Education — Findings of the
Birmingham Process 2011) (op.cit. p.243). Dietrich Werner était présent a la rencontre de Crét-Bérard du 21
novembre 2012 (cf. infra). Selon lui, ce projet de la HET en Suisse romande est non seulement important, mais il est
en phase avec ce qui est le plus innovateur dans d’autres parties du monde.

28



4.4, Réactions au projet

Le 21 novembre 2012, une rencontre organisée par le Conseil du projet eut lieu a Crét-
Bérard. Pour la premiére fois des responsables de pratiquement tous les lieux de formation
théologique de Suisse romande et de nombreux responsables d’Eglises étaient présents.
D’une part pour entendre Graham Tomlin, doyen de St Mellitus College, présenter leur
expérience, et d’autre part pour discuter du projet.

Voici de maniere synthétique, quelques réactions au projet®?.

Des réactions au projet

Positives Négatives
Présidents d’ Eglises évangéliques Conseil synodal vaudois
Président d’ Eglises ethniques Bureau de la CER
Responsables de formation évangéliques | Professeurs de théologie de Lausanne
Responsables de formation catholiques et de Genéve

Responsables de formation oecuménique
Ministres réformés

Anciens directeur et président de 'OPF
Quelques politiciens

Des réactions au projet

Craintes Réponses

* Concurrence aux Facultés de| x complémentarité et non
théologie concurrence

avec des evangeliques collaboration intra-protestante

* Niveau HES est inacceptable | * Njveau HES est aussi
pour des pasteurs acceptable pour des pasteurs

(en tout cas, comme formation préalable)

* Peur de perdre de I’argent | [* L’ argent de I’ Etat doit servir
de I’ Etat le bien commun et pas
seulement les réformés

61 Ces tableaux sont extraits d’un PowerPoint présentant le projet de HET a une douzaine de membres du Grand
Conseil vaudois le 4 juin 2013 a Lausanne. Il est a disposition auprés de moi pour toute personne intéressée.

29



Une des grandes questions qui se posent est bien la suivante : si une HET voit le jour (et
elle le verra certainement pour les Eglises évangéliques), ne sera-t-elle pas une
concurrence pour les Facultés de théologie protestante ?

En Angleterre, la création de St Mellitus College, dans un premier temps, a semblé menacer
les autres lieux de formation. Mais leur spécificité (lien entre théorie et pratique,
spiritualité et vie académique) a attiré de nouveaux publics. Et leur dynamisme a obligé les
autres Facultés a revoir leur offre et cela les a dynamisées a leur tour.

La présence de trois Facultés de théologie en Suisse romande n’a pas semblé, jusqu’a peu,
étre un obstacle. La limitation progressive a une seule Faculté (sur deux lieux) pourrait
tout-a-fait se concevoir en collaboration avec une seule HET.

Plusieurs professeurs de théologie catholique ont déja dit leur intérét a collaborer avec ce
projet de HET. Car il s’agit bien aussi d’intérét réciproque. Susciter de nouveaux publics,
accueillir des étudiants de I'ensemble de la gamme du protestantisme, permettre le passage
des étudiants d’'une Ecole a I'autre (inscrits pour tel cours ou tel semestre en tel lieu),
favoriser la circulation des enseignants... ne pourrait étre qu’'un gain pour tous.

Mais si cela sera le cas, seul ’avenir nous le dira...

Conclusion
« Quelle herméneutique enseigner aux ministres d’aujourd’hui ? »

L’herméneutique a enseigner aux (futurs) ministres et laics d’aujourd’hui est celle de la
pluralité des herméneutiques.

Il est important que les différentes «traditions de lectures» des uns et des autres,
d’Occident et d’ailleurs®? (catholiques, orthodoxes, protestantes, philosophiques, historico-
critiques, scientifiques, juives, bouddhistes...63) soient comprises par les uns et les autres.

L’herméneutique a enseigner aux (futurs) ministres et laics d’aujourd’hui est aussi celle de
la nécessaire hiérarchie des herméneutiques.

Comme (futurs) ministres d'une Eglise, il est important que la « tradition de lectures » (ou
le « faisceau de traditions de lectures) de cette Eglise soit bien comprise et intégrée. Encore
faut-il que cette tradition (ou faisceau de traditions) soit bien explicitée®.

L’herméneutique a enseigner aux (futurs) ministres et laics d’aujourd’hui est aussi celle
d’'une nouvelle symphonie possible des herméneutiques a I'écoute toujours plus fine et
ensemble® de I'Herméneute par excellence : Kyrios Iesous.

62 La problématique herméneutique est bien plus complexe que ce que j’ai pu présenter dans ce texte, notamment
parce que le débat herméneutique est aujourd’hui largement dominé en Occident... par des philosophes
occidentaux! L’ouverture aux théologiens chrétiens d’autres aires culturelles (Asie, Afrique, Amérique latine...) sera
vitale pour le renouvellement de la théologie et de I’Eglise pour les décennies a venir.

53 Pour une étude herméneutique comparative des différentes « Ecritures » des traditions religieuses du monde, cf.
de W. Cantwell Smith, What is Scripture ? A Comparative Approach, London, SCM Press, 1993.

5 Pour les Eglises qui ont une confession de foi claire, cela est plus facile. Pour les Eglises réformées, réticentes a
introduire des confessions de foi, cela est bien plus ardu. D’ou de nombreux conflits internes résultant de la volonté
d’imposer sa « tradition de lectures » (jugée seule fidéle a « 1’identité réformée ») au détriment d’autres.

5 pour de premiers pas dans cette direction, cf. I'ouvrage de Peter Bouteneff & Dagmar Heller (ed.), Interpreting
Together, Essays in Hermeneutics, Geneva, WCC Publications, 2001.

30



Et c’est dans notre compréhension de Kyrios Iesous que les enseignants peuvent converger
ou... fondamentalement diverger.

Les Facultés de théologie protestante au sein d’Universités d’Etat refusent d’avoir une confession
de foi (en tout cas en Suisse romande). Rien ne doit venir limiter la «liberté de recherche » du
professeur. L’éloge de la liberté est tout a leur honneur et cette liberté doit étre protégée. Mais au
nom de cette «liberté », les enseignants peuvent étre tentés de se soumettre a des visions du
monde qui rétrécissent la liberté : celle de Dieu et donc celle des humains®é. Ainsi, 'adoption d’'une
méthode historico-critique sans critique des présupposés philosophiques de la méthode induit une
vision du monde dans laquelle Dieu ne peut intervenir dans I'histoireé’. La résurrection du Christ
vient alors a étre niée ou anesthésiée®s. Seul le Jésus ressuscité par le Seigneur (Pere) peut étre
déclaré Seigneur (Fils). Et si la résurrection est niée, le « Seigneur » ne sera pas Jésus, mais la
Raison se croyant et se déclarant autonome, et de fait soumise a une vision du monde matérialiste,
agnostique ou autre.

Le projet de Haute Ecole de théologie protestante, a I'image de toutes les Facultés de théologie
catholique, orthodoxe, évangélique ou cecuménique, affirme la centralité du Symbole de Nicée-
Constantinople®. Tous les enseignants devront pouvoir le confesser. Comme ce lieu cherche a
rassembler des réformés et des évangéliques -et que ceux-ci craignent a juste titre que la
résurrection du Christ puisse étre niée et que l'autorité de la Bible soit affaiblie-, le document
mentionne aussi la référence a la Confession de foi du Réseau évangélique suisse et les Déclarations
du Mouvement de Lausanne?0. La Seigneurie de Jésus ressuscité et 'autorité des Ecritures y sont
affirmées avec force. A la différence des Facultés de théologie, la HET a donc une confession de foi
trés claire. Mais a la différence des Facultés de théologie, la HET n’a pas (encore) l'ouverture a
I'ensemble des savoirs contemporains.

Le danger qui guette les Facultés de théologie protestante, par une ouverture tres grande au monde
et par désir d’étre audible, c’est la perte d'une confession claire de la Seigneurie de Jésus.

Le danger qui guette la Haute Ecole, c’est que sa confession trés claire de la Seigneurie de Jésus ne
I'ouvre pas suffisamment aux apports du monde et la rende inaudible.

% Le Dieu de la Bible m’apparait comme celui qui appelle les humains & participer a sa liberté. Sur cette thématique,
cf. ma contribution a paraitre : « La sécurité : une approche théologique » (www.skblog.ch).
67 Ou, s’il intervient, ¢’est un Dieu docéte et docile, agissant dans la construction et la reconstruction de sens par les
humains.
%% Au sein des Facultés de théologie protestante, plusieurs professeurs confessent clairement le Christ ressuscité dans
la ligne de Barth. D’autres ont une position plus floue dans la ligne de Bultmann. Mais presque tous semblent tenir
Ricoeur pour LA référence en matiére herméneutique. Or Ricoeur, comme Bultmann, comprend la résurrection
comme une « résurrection dans la communauté » (La critique et la conviction. Entretien avec Frangois Azouvi et
Marc de Launay (Paris, Hachette Littératures, 1995, p.230). Selon Ricoeur « le renoncement a 1’idée de survie » (p.
239), aussi rigoureux est-il, est nécessaire. « Pour employer un langage qui reste trés mythique, je dirais ceci : Que
Dieu, a ma mort, fasse de moi ce qu’il voudra. Je ne réclame rien, je ne réclame aucun « aprés ». Je reporte sur les
autres, mes survivants, la tiche de prendre la reléve de mon désir d’étre, de mon effort pour exister dans le temps
des vivants » (p. 239). Dans son ultime livre, il affirme encore: « La mort sans survie prend sens dans le don-service
qui engendre une communauté » (Vivant jusqu’a la mort, Paris, Seuil, 2007, p. 91). Toute I’herméneutique de
Ricoeur, aussi brillante soit-elle, s’achéve dans une espérance dont le contenu chrétien est extrémement pauvre. Et a
mes yeux, I’Eglise chrétienne ne peut se limiter & annoncer 1’espérance ricoeurienne. Non seulement celle-ci est
« pauvre », mais elle est 8 mes yeux « infidéle » a ce que la tradition chrétienne n’a cessé de communiquer (une Vie
transfigurée au coeur et apres cette vie défigurée).
% Un des documents les plus importants produits par les Eglises chrétiennes au XXéme siécle me semble étre celui
de Foi et Constitution, Confesser la foi commune. Explication cecuménique de la foi apostolique telle qu’elle est
confessée dans le Symbole de Nicée-Constantinople (381), Paris, Cerf, 1993. Ce commentaire du Symbole,
accompagné d’explications pour notre temps a été rédigé ensemble par des protestants, des catholiques et des
orthodoxes (la rédaction finale de dix ans de travail en commissions ayant été confiée 8 Wolfhart Pannenberg, Jean-
Marie R. Tillard et Mary Tanner).
7 Alors que bien des réformés n’arriveraient pas étre en accord avec la tonalité générale de la Déclaration de
Lausanne (1974), je pense que beaucoup d’entre eux pourraient reconnaitre une réelle validité a celle de Cape Town
(2010).

31



Conflit ou complémentarité? Mon espérance, c’est que les Eglises protestantes
reconnaissent qu'une fructueuse complémentarité, dans et au-dela du conflit, peut se vivre.

Dans I'Evangile de Marc, Jésus pose une question sévere aux Sadducéens qui doutaient de
la résurrection:

« N’est-ce pas a cause de cela que vous que vous vous égarez : ne connaissant ni les Ecritures
ni la puissance de Dieu ? » (Marc 12/24).

L’herméneutique a enseigner aux ministres et aux laics d’aujourd’hui est une
herméneutique qui comprend les Ecritures et qui comprend la puissance (dunamis) de
Dieu. La compréhension des Ecritures sans la puissance de Dieu et la compréhension de la
puissance de Dieu sans les Ecritures sont également néfastes.

Or Jésus révele sa puissance dans le service et la faiblesse de la Croix. Tout ministre est
appelé au service et sera habité par la faiblesse de la Croix. Mais en Jésus ressuscité est
aussi révélée la puissance de Dieu. Par elle tout ministre est aussi appelé a étre
profondément transformé’1.

L’herméneutique a enseigner aux ministres et laics d’aujourd’hui est celle ou Jésus est a la
fois I'enseignant du ministere et I'’enseignant de ’herméneutique.

Or Jésus est ’herméneute par excellence des Ecritures... sans rien avoir écrit lui-méme ! Sa
Voix a résonné dans ses disciples, leurs écrits et leurs lettres, et elle continue a résonner
jusqu’a nous.

La Bible est 'Espace de résonnance de la Voix de Dieu et des hommes’2. Et c’est dans la
résonnance de la Voix de Jésus que Dieu continue a nous parler aujourd’hui.

« Triple écoute » ai-je dit. Ecoute prioritaire des voix de la Bible. Ecoute des voix des
traditions. Ecoute des voix du monde?’3. A cela il faudrait en rajouter une quatrieme. Ecoute
de la Voix vivante en nous a force d’écouter résonner toutes ces voix.

« C’est pourquoi, comme dit I'Esprit Saint : aujourd’hui si vous entendez sa voix, n’endurcissez
pas vos ceeurs... »’4,

La Voix de Dieu est vivante. Et en chacun de nous il y des obstacles. Ma priére, c’est que
cette Voix vivante de Dieu, par sa fine subtilité et son silence respectueux, libére chacune
de nos voix pour une communication symphonique sous la direction de Kyrios Iesous.

! Paul a admirablement enseigné et reflété dans sa vie, la mort et la résurrection du Christ (cf. 1 Corinthiens 2/1-5 ;
1 Corinthiens 15 ; 2 Corinthiens 4 ; Philippiens 4/10 ; Romains 6...).

72 Ainsi, la Bible peut étre comprise non seulement comme Texte(s), Ecriture(s) ou Parole(s), mais aussi comme
Voix qui résonne(nt). Pour une riche réflexion sur la thématique des voix dans la littérature, cf. de Christiaan L.Hart
Nibbrig, Voix fantémes. La littérature a portée d’oreille, Paris, Van Dieren Editeur, 2008. L’ouvrage s’ouvre avec
cette belle citation : « Il existe une écoute appropriée aux résonances. (...) Pour la plupart des gens, la résonance
s’atténue lentement — finit par se perdre entiérement. Pour ceux qui ont I’ouie appropriée, la résonance peut suivre
ses propres lignes : elle s’estompe d’abord, reprend de I’amplitude ensuite et devient finalement plus sonore que le
son lui-méme » (Arthur Schnitzler a Olga Waissnix, 18.4.1888) (p.7).

11 n’est pas inutile de préciser que I’écoute des « voix du monde » peut aussi étre interprétée comme le
déchiffrement des lois, mystéres et signes que le Créateur y a inscrits. Ainsi, de grands scientifiques comme
Newton, Pascal, James Maxwell, Kurt Godel ou Francis Collins, pour ne mentionner qu’eux, ont chacun cherché a
articuler « écoute de la Bible » et « écoute du monde ». Et ce n’est pas un hasard si les sciences modernes ont pris
leur véritable essor dans des pays fagonnés par une vision du monde née de 1’écoute de la Bible.

™ Hébreux 7/7 en reprenant le Psaume 95/7-11.

32



ANNEXES

Théologie ecclésiale et théologie universitaire

La théologie universitaire est a distinguer de la théologie ecclésiale. Et au sein de la théologie
universitaire, la théologie convictionnelle doit étre distinguée d’une théologie philosophique et
historico-critique .

1. L’Université

L’Université est un espace de liberté au service d'une quéte d’'universalité (vérité pour tous, bien de
tous).

1.1. Hors des institutions de la société (Etat, entreprises, Eglises...), elle est un espace qui
résiste aux intéréts particuliers et a court terme.

1.2. Sa liberté est fragile et doit des lors sans cesse étre reconquise.

1.3. Sa vocation d’universalité est menacée et doit dés lors sans cesse étre stimulée.

2. Théologie ecclésiale et théologie universitaire
La théologie universitaire est différente de la théologie ecclésiale.

2.1. La théologie ecclésiale a comme vocation premiere de renouveler continuellement la
fidélité a son héritage et de le transmettre librement et généreusement dans un monde qui change.
Elle est confessante.

2.2.La théologie universitaire a comme vocation premiere de garder vivante la liberté de la
recherche (et la recherche de la liberté) au service d'une quéte d’'universalité (attentive a
I'universalité des quétes). Elle n’est pas au service de I'Eglise, mais libre pour contribuer au
rayonnement de I'Eglise et de I'ensemble de la société. Elle n’est pas confessante, mais porteuse de
convictions qui sans cesse sont ouvertes a la critique.

2.3. Aussi bien la théologie ecclésiale que la théologie universitaire peuvent perdre de leur
liberté ou de leur universalité. Le cas échéant, chacune a besoin d’étre critiquée et stimulée a
retrouver sa vocation propre.

3. Théologie convictionnelle et théologie philosophique et historico-critique

La théologie universitaire est une discipline (la seule, avec la philosophie ?) qui a besoin de toutes les
disciplines universitaires (sciences, sciences humaines, philosophies...) pour se construire.

3.1. La théologie universitaire a deux composantes : celle qui dans la modernité, re-pense et
transmet un héritage et celle qui a partir de la modernité pense et élabore une généalogie.

3.2. La préoccupation de la théologie universitaire « convictionnelle » (« chrétienne »,
«juive », etc.) est le renouvellement et le rayonnement de sa tradition en débat critique avec tous les
savoirs contemporains.

3.3. La préoccupation de la théologie universitaire « philosophique et historico-
critique » est I'élaboration d'une « théorie du religieux dans les limites de la raison humaine » et la
production de « nouveaux savoirs conformes au critére d’autonomie propre la modernité ».

4. Intercritique

La théologie universitaire « convictionnelle » et la théologie « philosophique et historico-critique »
peuvent 'une comme l'autre s’égarer. Par une intercritique constante, elles peuvent se stimuler
mutuellement a plus de liberté et de fidélité.

4.1. La théologie universitaire « philosophique et historico-critique » court le risque de
succomber a un conformisme universitaire sans distance critique et ainsi de perdre sa liberté.

4.2. La théologie universitaire «convictionnelle » court le risque de succomber a un
traditionalisme des convictions sans distance critique et ainsi de perdre sa liberté.

4.3 Par une interpellation mutuelle, chacune des deux théologies peut stimuler I'autre a plus
de liberté et de créativité.

(Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genéve, Labor et Fides, 2010, p.143.
33



Avec l'aide de Dieu
Version 2.3. 17 septembre 2013

Haute école de théologie
en Suisse romande

Présentation générale

La Haute ¢école de théologie (HET) est une HES (Haute école spécialisée)
interdénominationnelle reconnue par le Réseau évangélique suisse (RES), la Fédération
évangélique vaudoise (FEV) et des partenaires réformés.

La HET est un lieu de formation romand de futurs ministres, responsables et professionnels
voulant travailler au service des Eglises et Ocuvres chrétiennes en Suisse et dans le monde et
au bien de la société.

Vocation

La vocation de la HET est de former spirituellement et théologiquement, dans un esprit de
communion, des personnes désireuses de féconder leurs engagements par une é&tude
approfondie de I’Evangile.

Spécifiquement, la HET allie recherche académique et spiritualité chrétienne, connaissances
théoriques et compétences pratiques.

But

La HET a comme but la transmission fidele, intégrée et créative de la foi chrétienne
(révélation biblique, vie et enseignement du Christ, doctrine et éthique chrétiennes) en
dialogue avec les questions contemporaines des Eglises et de la société.

Pour assurer la meilleure transmission possible, la HET souhaite fédérer les forces vives du
christianisme protestant romand (évangéliques, réformées et charismatiques, notamment) en
dialogue avec le christianisme d’autres confessions (catholique romaine, catholique
chrétienne, anglicane et orthodoxes en particulier) et d’autres lieux (Eglises des migrants, du
Nord et du Sud, de I’Ouest et de I’Est).

Formations

La HET propose des formations académiques de haut niveau, a la fois théoriques et pratiques,
dans une perspective interdisciplinaire.

Elle offre une formation de base (diplome, bachelor), avancée (master, doctorat) et continue
(perfectionnement professionnel) accréditées.

D’autres formations spécifiques a certains corps de métiers sont €également proposées.

La HET développe des activités de recherche appliquée en coopération avec les milieux
académiques et ecclésiaux. Elle collabore avec d’autres institutions de recherche et de
formation en Suisse et a 1’étranger.

34



Identité

L’identit¢ théologique de la HET s’enracine dans la révélation biblique et s’exprime
notamment par le Symbole de Nicée-Constantinople, la Confession de foi du Réseau
évangélique suisse et les Déclarations du Mouvement de Lausanne (Lausanne, Manille, Cape
Town).

Cette identité s’inscrit dans la lignée des grandes confessions de foi issues de la Réforme
(Catéchisme de Heidelberg, Confession helvétique postérieure...).

Publics visés

La HET vise en priorité¢ a former les futurs ministres et responsables des Eglises issues du
protestantisme (pasteurs, missionnaires, diacres, leaders, professionnels des institutions
paraecclésiales, aumoniers, conseillers en relation d’aide, évangélistes, animateurs,
formateurs d’adultes...).

La HET vise aussi les différents professionnels de la société (enseignants, journalistes,
artistes, scientifiques, psychologues, politiciens, juristes, économistes, managers...).

La HET est ouverte aux personnes de toutes les confessions chrétiennes, ou sans confession,
souhaitant bénéficier de ses offres dans un esprit d’ouverture.

Valeurs fondamentales

La HET trouve son inspiration dans un amour renouvelé pour Dieu et la Bible -sa Parole
inspirée-, le Christ et I’Eglise, 1I’Esprit saint et le monde.

La HET trouve son orientation dans une recherche de vérité, de créativité et de solidarité au
service de tous, en particulier des plus fragilisés.

1. L’unité dans la diversité

La HET cherche a collaborer avec toutes les dénominations de 1’Eglise chrétienne au sein
d’une orthodoxie accueillante. Elle puise dans les grandes traditions de la théologie chrétienne
a travers les siccles (peres et méres de 1’Eglise, réformateurs, inspirateurs des divers courants
de la spiritualité et de la culture chrétiennes). Elle veut étre ouverte au renouveau que 1’Esprit
de Dieu opere aujourd’hui dans 1’Eglise et dans le monde.

La HET reconnait que parmi les chrétiens respectueux de 1’autorité de la Bible, certains sujets
peuvent faire I’objet de compréhensions différentes. Ces différences de conviction sont
inévitables. Elles sont dues a notre origine et a nos différences culturelles et spirituelles, ainsi
qu’a notre nature humaine. La HET s’engage a respecter les personnes, enseignants et
¢tudiants, qui ont des positions divergentes. Dans la confrontation des convictions, elle veille
a chercher I’harmonie, sans dissocier amour et vérité.

C’est pourquoi la HET peut offrir a la fois des cours communs a tous et d’autres spécifiques
aux différentes identités confessionnelles représentées.

35



2. Héritage et innovation

La HET reconnait I’importance de [’héritage judéo-chrétien (traditions spirituelles et
cultuelles, intellectuelles et culturelles) qui participe au fondement de la Suisse, de 1’Occident
et d’autres régions du monde. De mani¢re accueillante et critique, elle s’engage a le
transmettre aux générations futures.

La HET s’attelle aussi a faire preuve d’innovation et a développer de nouvelles manicres de
former afin que la théologie soit plus vivante dans 1I’Eglise et la société.

3. Dialogue et communauté

La HET cherche a proposer une théologie attentive aux besoins spirituels, psychologiques,
sociaux et environnementaux de notre temps. Pour ce faire, elle cherche le dialogue avec
divers partenaires du monde académique, social, culturel, politique et économique.

La HET favorise en priorit¢ un enseignement ou les échanges actifs sont au cceur de la
formation. Le but est de nouer ensemble 1’apprentissage de la rigueur et la croissance d’une
pensée chrétienne au sein méme de relations vivantes. Invités a un dialogue communautaire
soutenu tout au long des études, les enseignants et les étudiants développent leur réflexion
théologique en méme temps qu’ils créent entre eux des liens fondateurs pour la vie de I’Eglise
et de la société.

4. Excellence théologique

La HET vise I’excellence théologique en s’assurant de la meilleure compétence (académique
et pratique) possible de ses enseignants. Tous les professeurs de la formation avancée ont un
doctorat.

La HET compte aussi sur les compétences de nombreux professeurs invités, ainsi que sur un
large éventail de professeurs associés et de praticiens expérimentés dans leur domaine.

Elle vise une formation théologique de haut niveau reliée aux réalités de la vie, du ministere
et de la mission au XXI° siécle.

5. Formation et spiritualité

La HET encourage tant ses enseignants que ses ¢tudiants a concilier le développement d’une
réflexion théologique de qualité avec une vie de priere personnelle et communautaire. Elle
propose des célébrations, dans une grande variété de styles, ouvertes a la présence vivifiante
de Dieu et a I’écoute respectueuse des uns et des autres.

La HET est attentive aussi au processus de maturation de la personnalité, non seulement dans
sa dimension intellectuelle, mais dans tous les domaines de la vie.

36



MODALITES PRATIQUES

Langues

Les cours et séminaires de la HET sont donnés en frangais ou en anglais.

L’utilisation de 1’anglais a comme double but de favoriser 1’accueil d’enseignants et
d’¢étudiants du monde entier et de stimuler les étudiants a vivre une partie de leur formation a
I’étranger.

Modes de formation

Tout étudiant a le choix entre deux statuts:

1. Formation a plein temps (FPT). Le programme académique est suivi a plein temps, soit en
interne soit en externe.

2. Formation en cours d’emploi (FCE). Le programme académique est suivi a temps partiel,

selon ses disponibilités. Cette formation offre la possibilit¢é d’opter pour un rythme de
travail personnalisé.

Diplomes

Formation de base

Un Bachelor en théologie chrétienne (180 crédits ECTS)
Un Master en théologie chrétienne (120 crédits ECTS)
Un Diplome en théologie chrétienne (120 crédits ECTS)
Formation continue

Un Certificat de spécialisation en formation chrétienne (10 crédits ECTS)
Un Diplome de spécialisation en formation chrétienne (30 crédits ECTS)

Formation post-grade

Un Doctorat en théologie chrétienne

Conditions d’admission

Pour le Bachelor en théologie chrétienne: un certificat de maturité ou diplome équivalent; les
requérants sans certificat de maturité peuvent €tre immatriculés sous certaines conditions
(entretiens, examens, année propédeutique, etc.).

Pour le Master en théologie chrétienne: un Bachelor en théologie (ou titre équivalent).

Pour le Certificat de spécialisation en formation chrétienne: pas de certificat prérequis, mais
conditions d’admission a respecter.

Pour le Diplome de spécialisation en formation chrétienne: pas de certificat prérequis, mais
conditions d’admission a respecter.

37



Enseignants

Les professeurs ordinaires ont un doctorat et sont en accord avec les bases théologiques
exprimées dans le paragraphe «Identitéy.

Les professeurs associés (cours spécifiques par identités confessionnelles représentées)
doivent étre capables de transmettre le propre de leur héritage tout en étant respectueux de
celui des autres.

Les professeurs invités, sous la responsabilité d’un professeur ordinaire ou associé, doivent
pouvoir contribuer positivement a I’esprit de I’Ecole.

Partenariats et relations envisagées

Eglises et Oeuvres

Communauté des Eglises chrétiennes dans le canton de Vaud (CECCV) et organisations
similaires dans d’autres cantons.

Groupes Bibliques des Ecoles et Universités de Suisse romande (GBEU).

Centre interdiocésain de formation théologique (CIFT).

Mouvement de Lausanne.

Association francophone et européenne de théologiens évangéliques.

(..)
Facultés, Ecoles et Instituts

Faculté de théologie de Fribourg.

Facultés de théologie de Neuchatel, Genéve, Lausanne.
Faculté Jean Calvin (Aix-en-Provence).

Faculté libre de théologie évangélique de Vaux-sur-Seine.
Institut Philanthropos (Fribourg).

Institut cecuménique de Bossey.

Institut orthodoxe de Chambésy.

Autres Facultés et HES de Suisse romande.
Staatsunabhingige Theologische Hochschule Basel.

St Mellitus College (Londres, Angleterre).

Wheaton College (Illinois, Etats-Unis).

Evangelische Theologische Faculteit (Leuven, Hollande).

(..)
Politiques

Confédération. Canton de Vaud et autres cantons romands. Communes avoisinantes.

Comité de patronage/ Comité académique

Finances

(Taxes d’immatriculation, contributions des Eglises, dons de privés, subventions de la
Confédération, des cantons et de communes...).

Lieux possibles

St-Légier (Emmaiis), Puidoux (Crét-Bérard) et Pompaples (St Loup).

38



	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.2
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.3
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.4
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.5

