
	
  
	
  

1	
  

Version	
  1	
  (6.2.2014)	
  
	
  
	
  

Quelle	
  herméneutique	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  
	
  

Shafique	
  Keshavjee	
  
	
  

Société	
  vaudoise	
  de	
  théologie,	
  Lausanne,	
  6	
  février	
  2014	
  
	
  
Introduction	
  
	
  
1.	
  Quelques	
  réflexions	
  préliminaires	
  
	
  
2.	
  Une	
  vision	
  synthétique	
  
	
  

2.1.	
  Le	
  cœur	
  de	
  la	
  confession	
  de	
  foi	
  chrétienne	
  
	
  
2.2.	
  Le	
  cœur	
  de	
  mes	
  convictions	
  
	
  
2.3.	
  Le	
  cœur	
  de	
  mes	
  aspirations	
  

	
  
3.	
  Quelle(s)	
  herméneutique(s)	
  ?	
  
	
  

3.1.	
  Définition,	
  complexité	
  et	
  tâche	
  de	
  l’herméneutique	
  
	
  
3.2.	
  Spécificité	
  de	
  l’herméneutique	
  biblique	
  
	
  
3.3.	
  Quatre	
  lieux	
  de	
  l’herméneutique	
  théologique	
  
	
  
3.4.	
  Complexité	
  de	
  l’herméneutique	
  théologique	
  
	
  
3.5.	
  Conflit	
  et	
  complémentarité	
  des	
  herméneutiques	
  théologiques	
  
	
  
3.6.	
  Herméneutiques	
  et	
  paradigmes	
  
	
  
3.7.	
  L’herméneutique	
  et	
  l’herméneute	
  

	
  
4.	
  Quel	
  projet	
  de	
  Haute	
  Ecole	
  de	
  Théologie	
  (HET)	
  ?	
  

	
  
4.1.	
  Origine	
  du	
  projet	
  
	
  
4.2.	
  Constat	
  à	
  la	
  base	
  du	
  projet	
  
	
  

a.	
  Evolution	
  des	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  et	
  écoles	
  bibliques	
  
b.	
  Evolution	
  des	
  Eglises	
  chrétiennes	
  
c.	
  Evolution	
  du	
  paysage	
  des	
  Hautes	
  Ecoles	
  

	
  
4.3.	
  Contenu	
  du	
  projet	
  
	
  
4.4.	
  Réactions	
  au	
  projet	
  
	
  

Conclusion	
   	
  



	
  
	
  

2	
  

Version	
  1	
  (6.2.2014)	
  
	
  

Quelle	
  herméneutique	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  
	
  

Shafique	
  Keshavjee	
  
(www.skblog.ch	
  shafique.keshavjee@gmail.com)	
  

	
  
Société	
  vaudoise	
  de	
  théologie,	
  Lausanne,	
  6	
  février	
  2014	
  

	
  
Introduction	
  
	
  
Je	
   vous	
   remercie	
   pour	
   l’invitation,	
   même	
   si,	
   je	
   dois	
   le	
   reconnaître,	
   le	
   papillon	
   d’invitation	
   a	
  
suscité	
  en	
  moi	
  de	
  graves	
  questions	
  d’	
  «	
  herméneutique	
  existentiale	
  »	
  !1	
  
	
  
	
  
1.	
  Quelques	
  réflexions	
  préliminaires	
  
	
  
«	
  Quelle	
  herméneutique	
  (des	
  Ecritures)	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  »	
  
	
  
Cette	
  question,	
  d’apparence	
  simple,	
  est	
  fort	
  complexe.	
  
Ainsi	
  formulée,	
  elle	
  articule	
  un	
  singulier	
  («	
  herméneutique	
  »)	
  et	
  un	
  pluriel	
  («	
  ministres	
  »).	
  Est-­‐ce	
  
à	
  dire	
  qu’il	
  ne	
  peut	
  y	
  avoir	
  qu’une	
  seule	
  herméneutique	
  qui	
  doit	
  être	
  enseignée	
  et	
  que	
  la	
  tâche	
  
des	
  conférenciers	
  en	
  débat	
  est	
  de	
  la	
  clarifier	
  et	
  de	
  la	
  déterminer	
  ?	
  Et,	
  si	
  leurs	
  divergences	
  étaient	
  
trop	
  grandes,	
  est-­‐ce	
  à	
  dire	
  encore	
  qu’il	
   faille	
  choisir	
   l’herméneutique	
  de	
  l’un	
  aux	
  détriments	
  de	
  
l’herméneutique	
  de	
  l’autre	
  puisqu’elle	
  ne	
  pourrait	
  être	
  que	
  singulière?	
  
D’entrée	
   de	
   jeu,	
   je	
   tiens	
   à	
   redire	
   ici	
   ce	
   que	
   j’ai	
   toujours	
   tenu	
   pour	
   important	
   à	
   savoir	
   qu’une	
  
pluralité	
  de	
  perspectives	
  soit	
  défendue.	
  De	
  même	
  qu’il	
  y	
  a	
  un	
  «	
  conflit	
  des	
  interprétations	
  »	
  (pour	
  
reprendre	
  une	
  réflexion	
  chère	
  à	
  Paul	
  Ricoeur),	
  un	
  conflit	
  qui	
  peut	
  être	
   fécond,	
  de	
  même	
   il	
  y	
  a	
  
certainement	
  un	
  «	
  conflit	
  des	
  herméneutiques	
  »	
  qui	
  peut	
  l’être	
  aussi.	
  Le	
  titre	
  aurait	
  donc	
  pu	
  être	
  :	
  
«	
  Quelles	
  herméneutiques	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  »	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 Une note humoristique pour commencer… Selon Klauspeter Blaser « le XXe siècle s’est d’abord largement inspiré de 
l’herméneutique existentiale : celui qui interprète devient l’interprété » (La théologie au XXe siècle, Lausanne, L’Age 
d’Homme, 1995, p.475). Or en devant interpréter le papillon d’invitation, de grandes questions existentielles ont jailli en 
moi : Qui suis-je ? Et plus fondamentalement : Suis-je ? Dans le papillon, j’ai découvert qu’un certain « Shafique 
Keshafjee » avec f devait prendre la parole. Alors que mon nom « Keshavjee » s’écrit avec v. Je me suis dit d’abord que 
c’était une faute d’inattention, peu respectueuse, certes, mais somme toute assez banale. Et cela d’autant plus que, ailleurs 
dans le texte, « Keshavjee » est écrit correctement. Mais ce qui a commencé à m’intriguer, c’est que le « Keshafjee » avec f 
y est présenté comme « prof. hon. de sciences des religions » alors que le « Keshavjee » avec v est présenté comme « prof. 
hon. d’histoire des religions » ! Alors là, j’ai été interpellé ! Nous vivons au XXIe siècle avec les outils d’information les 
plus perfectionnés à notre disposition. Plus encore, le séminaire est organisé par un comité dans lequel siègent d’éminents 
historiens et exégètes. Ces différences dans le texte ne peuvent donc pas être le fruit du hasard ! N’étant pas professeur 
honoraire moi-même et n’ayant jamais été ni professeur d’histoire des religions, ni professeur de sciences des religions, 
mais professeur de théologie œcuménique et de théologie des religions, des questions fondamentales doivent être posées. Et 
cela d’autant plus que dans l’annonce de l’EERV Flash Marc Boss seul est mentionné, mais aucun Shafique Keshavjee 
(http://eerv.ch/files/flash/no178/EERV-flash_178_janvier_2014.pdf). De qui s’agit-il alors ? Et existe-t-il vraiment ? Par 
les progrès de la théologie, nous savons tous que de telles questions échappent à la science (le noumène est inaccessible, 
seuls les phénomènes peuvent être analysés). Concentrons-nous dès lors sur la seule question à laquelle une exégèse peut 
répondre : qui a rédigé les textes ? Et là je suis fier de ma découverte. Pour ne pas perdre trop de temps, voici à quelle 
conclusion je suis arrivé: ce n’est pas un rédacteur, mais deux rédacteurs différents, ou mieux, deux auteurs appartenant à 
deux écoles rédactionnelles différentes qui ont dû rédiger le papillon. Et je puis même être plus précis : celui qui a rédigé 
Keshavjee avec v et qui l’appelé prof. d’histoire des religions vient de Genève et celui qui l’a appelé Keshafjee avec f et qui 
l’appelé prof. de sciences des religions vient de Lausanne ! En effet, tout chercheur sait qu’à Lausanne, on enseigne les 
sciences des religions et à Genève l’histoire des religions. CQFD ! En ce qui concerne la datation précise du document, 
nous laisserons cela aux bons soins de brillants exégètes du 4ème millénaire qui, bien mieux que nous, sauront y répondre. 
Quant à savoir qui je suis, j’avoue ne pas être beaucoup plus avancé… 



	
  
	
  

3	
  

La	
   question	
   posée	
   articule	
   une	
   universalité	
   («	
  l’herméneutique	
  »)	
   à	
   une	
   particularité	
   (des	
  
ministres	
   de	
   l’Eglise).	
   Dans	
   une	
   première	
   approximation,	
   l’herméneutique	
   peut	
   être	
   définie	
  
comme	
   «	
  l’art	
   de	
   comprendre	
   et	
   d’interpréter	
  »	
   (Denis	
   Thouard)2.	
   Or	
   la	
   compréhension	
   et	
  
l’interprétation	
   (des	
   Ecritures)	
   n’est	
   pas	
   le	
   bien	
   propre	
   d’un	
   groupe	
   particulier,	
   d’un	
   lieu	
  
particulier	
   ou	
   d’un	
   auditoire	
   particulier.	
   Le	
   titre	
   aurait	
   pu	
   être	
  :	
   «	
  Quelle	
   herméneutique	
   (des	
  
Ecritures)	
   enseigner	
   aux	
   étudiants	
   d’aujourd’hui	
  ?	
  »	
   Cette	
   question,	
   plus	
   large,	
   aurait	
   eu	
  
l’avantage	
  de	
  présumer	
  que	
  ces	
  étudiants	
  ne	
  vont	
  pas	
  tous	
  ou	
  ne	
  doivent	
  pas	
  tous	
  devenir	
  des	
  
ministres.	
   Or	
   la	
   question	
   posée	
   est	
   bien	
   celle	
   de	
   l’herméneutique	
   à	
   enseigner	
   à	
   des	
  ministres.	
  
Donc	
  elle	
  semble	
  ne	
  pas	
  concerner	
  tous	
  les	
  étudiants,	
  quelles	
  que	
  soient	
  leurs	
  orientations,	
  mais	
  
bien	
  le	
  lieu	
  particulier	
  qu’est	
  l’Eglise.	
  
	
  
De	
  manière	
  implicite	
  dans	
  le	
  titre	
  et	
  de	
  manière	
  explicite	
  dans	
  la	
  présentation	
  du	
  débat	
  se	
  pose	
  
alors	
  la	
  question	
  des	
  lieux	
  de	
  l’enseignement	
  de	
  l’herméneutique	
  :	
  l’Université	
  (qui	
  vise	
  –ou	
  qui	
  
devrait	
   viser-­‐	
   l’universalité)?	
   l’Eglise	
  (qui	
   assume	
   –ou	
   devrait	
   assumer-­‐	
   sa	
   particularité)?	
   ou	
  
encore	
  un	
  autre	
  lieu	
  tel	
  une	
  Haute	
  Ecole	
  ?	
  	
  
	
  
Deux	
  grandes	
  questions	
  sont	
  donc	
  posées	
  :	
  quelle	
  herméneutique	
  ?	
  et	
  quel	
  lieu	
  d’enseignement?	
  
Ou	
  dit	
  autrement,	
  une	
  question	
  de	
  méthode	
  et	
  une	
  question	
  d’opportunité	
  (le	
  projet	
  d’une	
  Haute	
  
Ecole	
  de	
  théologie	
  à	
  côté	
  d’une	
  Faculté	
  de	
  théologie	
  à	
  l’Université).	
  
Je	
  vais	
  tenter	
  de	
  répondre	
  à	
  ces	
  deux	
  questions.	
  	
  
Mais	
  avant	
  de	
   le	
   faire,	
   je	
  dois	
   relever	
  que	
   le	
   titre	
  qui	
  nous	
  est	
  proposé	
  suscite	
  de	
  nombreuses	
  
autres	
  questions.	
  
	
  
Quelles	
  sont	
  les	
  «	
  Ecritures	
  »	
  qui	
  doivent	
  être	
  interprétées?	
  La	
  Bible	
  ?	
  Le	
  Coran	
  ?	
  Le	
  Talmud	
  ?	
  Le	
  
Tripitaka	
   bouddhiste	
  ?	
   Ou	
   d’autres	
   grands	
   Ecrits	
   encore	
   de	
   la	
   littérature	
   mondiale	
  ?	
   Si	
   c’est	
  
d’abord	
   la	
  Bible,	
   est-­‐ce	
   la	
  Bible	
   seule	
  qui	
  doit	
   être	
   interprétée	
  ou	
  aussi	
   toute	
   la	
   littérature	
  qui	
  
l’entoure	
  («	
  apocryphe	
  »	
  notamment)	
  et	
  toute	
  la	
  littérature	
  qu’elle	
  a	
  générée?	
  	
  
D’autres	
  questions.	
  Qui	
  doit	
  enseigner	
  l’herméneutique	
  ?	
  Quels	
  sont	
  les	
  enseignants	
  reconnus	
  et	
  
attitrés	
  ?	
  Doivent-­‐ils	
  tous	
  être	
  professeurs	
  universitaires	
  et	
  docteurs	
  en	
  théologie3	
  ?	
  Ou	
  peuvent-­‐
ils	
  aussi	
  être	
  ministres	
  de	
  l’Eglise	
  ou	
  encore	
  des	
  non-­‐théologiens	
  ?	
  	
  
Plus	
  fondamentalement	
  encore.	
  	
  
L’enseignement	
  concerne-­‐t-­‐il	
  d’abord	
  des	
  ministres	
  (ou	
  futurs	
  ministres)	
  ?	
  Ou	
  concerne-­‐t-­‐il	
  aussi	
  
des	
   laïcs	
  ?	
  Pour	
  quelle	
  vision	
  de	
  l’Eglise	
   cette	
  herméneutique	
  est-­‐elle	
  enseignée	
  ?	
  Le	
   titre	
  donne	
  
l’impression	
   d’un	
   modèle	
   hiérarchique	
  :	
   des	
   enseignants	
   avec	
   une	
   «	
  bonne	
  »	
   herméneutique	
  
forment	
  des	
  ministres	
  qui	
  à	
  leur	
  tour	
  vont	
  donner	
  une	
  «	
  bonne	
  »	
  formation	
  à	
  des	
  laïcs.	
  Est-­‐ce	
  là	
  
le	
  seul	
  modèle	
  d’Eglise	
  qui	
  doit	
  être	
  le	
  nôtre	
  ?	
  	
  
D’autres	
   questions	
   encore.	
   Quelles	
   sont	
   les	
   visions	
  de	
   la	
   société	
   et	
   du	
  monde,	
   et	
   les	
   visions	
   de	
  
l’Eglise	
  et	
  des	
  Eglises	
  dans	
  ces	
  sociétés	
  et	
  mondes	
  qui	
  animent	
  cette	
  herméneutique	
  ?	
  
Et	
  pour	
  terminer,	
  voici	
  les	
  questions	
  les	
  plus	
  ultimes.	
  
Quel	
  est	
  le	
  Sens	
  profond	
  de	
  cette	
  herméneutique	
  biblique	
  et	
  quel	
  est	
  le	
  Dieu	
  qui	
  le	
  fonde	
  ?	
  
	
  
Toutes	
  ces	
  questions,	
  je	
  les	
  synthétise	
  de	
  la	
  manière	
  suivante	
  en	
  reformulant	
  dès	
  lors	
  le	
  titre	
  de	
  
ma	
  contribution.	
  
	
  
Quelle(s)	
   herméneutique(s)	
   de	
   quelles	
   Ecritures(s)	
   par	
   quels	
   enseignant(e)s	
   dans	
   quels	
  
lieux	
   avec	
   quelles	
   personnes	
   (ministres	
   et	
   laïcs)	
   pour	
   quelle(s)	
   Eglise(s)	
   et	
   pour	
   quel(s)	
  
monde(s)	
  avec	
  quel(s)	
  Sens	
  et	
  par	
  quel	
  Dieu?	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Denis Thouard, Herméneutique contemporaine. Comprendre, interpréter, connaître (textes clés réunis et présentés par 
l’auteur), Paris, Vrin, 2011. 
3 Pour mémoire, ni Karl Barth, ni Hans-Urs von Balthasar, deux des plus grands théologiens réformés et catholiques du 
20ème siècle, n’avaient de doctorat en théologie. Dans un tout autre domaine, Jean Piaget, l’un des plus grands psychologues 
et épistémologues du 20ème siècle n’avait pas de doctorat en psychologie ! 



	
  
	
  

4	
  

Il	
  est	
  bien	
  sûr	
   impossible	
  de	
  répondre	
  en	
  si	
  peu	
  de	
  temps	
  à	
  une	
  telle	
  cascade	
  de	
  questions	
  qui	
  
s’interpénètrent	
  mutuellement.	
   Pour	
   pouvoir	
   répondre	
   à	
   un	
   bout	
   de	
   la	
   question,	
   il	
   faut	
   avoir	
  
répondu	
  à	
  l’autre.	
  Ma	
  conception	
  de	
  Dieu	
  dépend	
  de	
  mon	
  herméneutique	
  et	
  mon	
  herméneutique	
  
dépend	
   de	
   ma	
   conception	
   de	
   Dieu.	
   Et	
   toutes	
   les	
   réponses	
   aux	
   questions	
   intermédiaires	
  
dépendent	
  des	
  réponses	
  aux	
  questions	
  à	
  chaque	
  extrémité.	
  
Même	
  s’il	
  est	
  impossible	
  donc	
  de	
  répondre	
  en	
  si	
  peu	
  de	
  temps	
  à	
  une	
  telle	
  cascade	
  de	
  questions,	
  il	
  
aurait	
  été	
  insensé	
  de	
  chercher	
  à	
  répondre	
  à	
  une	
  question	
  bien	
  plus	
  courte	
  (la	
  vôtre)	
  en	
  ignorant	
  
les	
  autres.	
  
Comment	
  répondre	
  alors	
  ?	
  
J’ai	
  choisi	
  de	
  le	
  faire	
  sur	
  deux	
  modes.	
  En	
  présentant	
  :	
  	
  
	
  
a.	
  Une	
  vision	
  synthétique	
  de	
  ma	
  foi,	
  de	
  mes	
  convictions	
  et	
  de	
  mes	
  aspirations.	
  
b.	
   Une	
   réponse	
   plus	
   analytique	
   aux	
   deux	
   questions	
  :	
   Quelle	
   herméneutique	
  ?	
   Quel	
   projet	
   de	
  
Haute	
  Ecole	
  ?	
  
	
  
	
  
2.	
  Une	
  vision	
  synthétique	
  
	
  
	
  
2.1.	
  Le	
  cœur	
  de	
  la	
  confession	
  de	
  foi	
  chrétienne	
  
	
  
	
  
Le	
  cœur	
  de	
  la	
  confession	
  de	
  foi	
  chrétienne	
  me	
  semble	
  pouvoir	
  se	
  résumer	
  en	
  deux	
  mots	
  :	
  Kyrios	
  
Iesous4.	
  
Ou	
  en	
  trois	
  :	
  Kyrios	
  Iesous	
  Christos	
  5.	
  
	
  
Dans	
  ces	
  résumés	
  extrêmes	
  de	
  l’apôtre	
  Paul,	
  comme	
  dans	
  les	
  synthèses	
  chez	
  Luc6,	
  si	
  Jésus	
  reçoit	
  
ces	
  titres,	
  c’est	
  parce	
  que	
  Dieu	
  l’a	
  fait	
  Seigneur	
  et	
  Christ.	
  Et	
  il	
  l’a	
  fait	
  en	
  le	
  ressuscitant	
  des	
  morts.	
  
La	
  Résurrection	
  du	
  Crucifié	
  par	
  Dieu	
  est	
  au	
  cœur	
  de	
  tout	
  le	
  Nouveau	
  Testament.	
  
Si	
  Jésus	
  ressuscité	
  a	
  été	
  surélevé	
  et	
  a	
  reçu	
  par	
  grâce	
  le	
  nom	
  au-­‐dessus	
  de	
  tout	
  nom,	
  c’est	
  parce	
  
qu’il	
  est	
  aussi	
  celui	
  qui	
  s’est	
  le	
  plus	
  abaissé	
  et	
  vidé	
  de	
  lui-­‐même.	
  
Le	
  cœur	
  de	
  l’Evangile,	
  c’est	
  un	
  Seigneur	
  qui	
  s’est	
  fait	
  serviteur,	
  un	
  esclave	
  qui	
  a	
  été	
  fait	
  Maître.	
  
Les	
  incidences	
  pour	
  la	
  vie	
  chrétienne	
  sont	
  grandioses.	
  
Dans	
  le	
  texte	
  probablement	
  le	
  plus	
  ancien	
  du	
  Nouveau	
  Testament	
  (et	
  donc	
  le	
  premier	
  document	
  
chrétien	
  qui	
  nous	
  soit	
  parvenu),	
  la	
  première	
  épître	
  de	
  Paul	
  aux	
  Thessaloniciens,	
  voici	
  ce	
  que	
  Paul	
  
affirme	
  :	
  
	
  
«	
  Nous	
   ne	
   voulons	
   pas,	
   frères,	
   vous	
   laisser	
   dans	
   l’ignorance	
   au	
   sujet	
   des	
  morts,	
   afin	
   que	
   vous	
   ne	
  
soyez	
  pas	
  dans	
  la	
  tristesse	
  comme	
  les	
  autres,	
  qui	
  n’ont	
  pas	
  d’espérance.	
  Si	
  en	
  effet	
  nous	
  croyons	
  que	
  
Jésus	
  est	
  mort	
  et	
  qu’il	
  est	
  ressuscité,	
  de	
  même	
  aussi	
  ceux	
  qui	
  sont	
  morts,	
  Dieu,	
  à	
  cause	
  de	
  ce	
  Jésus,	
  à	
  
Jésus	
  les	
  réunira»	
  (1	
  Thessaloniciens	
  4/13-­‐14).	
  
	
  
Etre	
  chrétien,	
  c’est	
  être,	
  par	
  l’Esprit	
  saint,	
  associé	
  à	
  la	
  vie,	
  à	
  la	
  mort	
  et	
  à	
  la	
  résurrection	
  du	
  Christ	
  
pour	
  la	
  gloire	
  de	
  Dieu	
  le	
  Père	
  et	
  la	
  joie	
  de	
  l’être	
  humain.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 « Jésus est Seigneur » ou plus littéralement « Seigneur (c’est) Jésus ». Et si l’on ne voulait garder que deux mots 
« Seigneur (:) Jésus » (cf. notamment Romains 10/9 et 1 Corinthiens 12/3). Il ne me semble pas anodin de dire « Jésus : 
Seigneur » ou « Seigneur : Jésus » comme de dire « Notre Père » ou « Père de nous » (Matthieu 6/8). Car le premier mot 
centre l’attention et dit le prioritaire. 
5 « Jésus Christ est Seigneur » ou plus littéralement « Seigneur (c’est) Jésus Christ ». Et si l’on ne voulait garder que trois 
mots « Seigneur (:) Jésus Christ » Cf. notamment l’antique hymne chrétien repris dans Philippiens 2/6-11. 
6 Par exemple dans Actes 2/36. 



	
  
	
  

5	
  

Comment	
  comprendre	
  ces	
  confessions	
  de	
  foi?	
  Peut-­‐on	
  les	
  prendre	
  au	
  sérieux,	
  les	
  accueillir	
  «	
  à	
  la	
  lettre	
  »	
  
ou	
  au	
  contraire	
  doivent-­‐elles	
  être	
  réinterprétées	
  d’une	
  manière	
  à	
  les	
  rendre	
  plus	
  conformes	
  à	
  des	
  visions	
  
du	
   monde	
   contemporaines	
  ?	
   Peut-­‐on	
   croire	
   en	
   un	
   Dieu	
   différent	
   du	
   monde	
   et	
   qui	
   intervient	
   en	
  
ressuscitant	
  corporellement	
  son	
  Fils,	
   le	
   faisant	
  voir	
  vivant	
  aux	
  premiers	
  témoins,	
  ou	
  au	
  contraire	
  faut-­‐il	
  
repenser	
   le	
  tout	
  dans	
  des	
  catégories	
  matérialistes,	
  agnostiques	
  ou	
  bouddhistes,	
  par	
  exemple	
  ?	
  Tels	
  sont	
  
quelques-­‐uns	
  des	
  enjeux	
  d’une	
  réflexion	
  herméneutique.	
  Nous	
  y	
  reviendrons.	
  
	
  
Pour	
   l’heure,	
   et	
   sans	
   justification	
   encore	
   de	
   mes	
   options	
   herméneutiques,	
   voici	
   sur	
   un	
   mode	
   non	
  
académique,	
   quelques-­‐unes	
   de	
  mes	
   convictions	
   et	
   de	
  mes	
   aspirations.	
   Le	
   «	
  cercle	
   herméneutique	
  »	
   ou	
  
mieux,	
  la	
  «	
  spirale	
  herméneutique	
  »	
  (Grant	
  Osborne)7	
  nous	
  apprend	
  d’une	
  part	
  que	
  la	
  compréhension	
  du	
  
tout	
   et	
   celle	
   des	
   parties	
   sont	
   interdépendantes	
   et	
   d’autre	
   part,	
   que	
   notre	
   compréhension	
   est	
   toujours	
  
tributaire	
   de	
   nos	
   pré-­‐orientations	
   les	
   plus	
   fondamentales,	
   celles-­‐ci	
   se	
   métamorphosant	
   au	
   gré	
   de	
  
nouvelles	
  compréhensions.	
  
La	
   présentation	
   de	
   ces	
   convictions	
   et	
   de	
   ces	
   aspirations	
   révèle	
   donc	
   des	
   intuitions	
   synthétiques	
   qui	
  
seront	
  développées	
  ensuite.	
  
	
  
2.2.	
  Le	
  cœur	
  de	
  mes	
  convictions	
  
	
  
Ne	
  voulant	
  dire	
  «	
  Je	
   crois…	
  »	
   (ce	
   texte	
  ne	
   remplace	
  aucun	
  credo),	
   j’ai	
   choisi	
   la	
   formule	
  «	
  J’ai	
   la	
  
confiance	
  née	
  d’une	
  conviction…	
  »	
  8	
  .	
  
	
  
Parce	
  que	
   j’ai	
   la	
  confiance	
  née	
  d’une	
  conviction	
  que	
   le	
  Fondement	
  de	
   l’Univers	
  n’est	
  ni	
   la	
  Matière	
  
seule,	
  ni	
  une	
  Matrice	
  englobante,	
  mais	
  le	
  Dieu	
  créateur	
  qui	
  s’est	
  révélé	
  en	
  Jésus-­‐Christ,	
  je	
  crois	
  que	
  
l’Evangile,	
  malgré	
  son	
  rejet,	
  continue	
  d’être	
  pertinent	
  pour	
  l’Eglise	
  et	
  pour	
  le	
  Monde.	
  
	
  
Parce	
   que	
   j’ai	
   la	
   confiance	
   née	
   d’une	
   conviction	
   que	
   la	
   Fin	
   ultime	
   de	
   la	
   Vie	
   n’est	
   ni	
   dans	
   la	
  
désintégration,	
  ni	
  dans	
   l’au-­‐delà	
  de	
  multiples	
   réincarnations,	
  mais	
  dans	
   la	
  vie	
  de	
   résurrection	
  du	
  
Crucifié,	
  maintenant	
  et	
  pour	
  l’éternité,	
  je	
  crois	
  que	
  l’espérance	
  chrétienne,	
  malgré	
  sa	
  contestation,	
  
continue	
  d’être	
  pertinente	
  pour	
  l’Eglise	
  et	
  pour	
  le	
  Monde.	
  
	
  
Parce	
   que	
   j’ai	
   la	
   confiance	
   née	
   d’une	
   conviction	
   que	
   l’Eglise	
   n’est	
   ni	
   une	
   Institution	
   appelée	
   à	
  
mourir,	
  ni	
  une	
  juxtaposition	
  de	
  confessions	
  autonomes,	
  mais	
  le	
  Corps	
  vivant	
  du	
  Christ,	
  je	
  crois	
  que	
  
les	
  Eglises,	
  malgré	
  leurs	
  dissensions,	
  continuent	
  d’être	
  pertinentes	
  pour	
  Dieu	
  et	
  pour	
  le	
  Monde.	
  
	
  
Parce	
  que	
  j’ai	
  la	
  confiance	
  née	
  d’une	
  conviction	
  que	
  le	
  Monde	
  n’est	
  ni	
  abandonné	
  de	
  Dieu,	
  ni	
  exempt	
  
du	
  mal,	
  mais	
  un	
  Espace	
  de	
  Vie	
  où	
  se	
  déploient	
  de	
  prodigieuses	
  potentialités,	
  je	
  crois	
  que	
  le	
  Monde,	
  
malgré	
  ses	
  pathologies,	
  continue	
  d’être	
  pertinent	
  pour	
  Dieu	
  et	
  pour	
  l’Eglise.	
  
	
  
Parce	
  que	
  j’ai	
  la	
  confiance	
  née	
  d’une	
  conviction	
  que	
  les	
  ministres	
  et	
  laïcs	
  de	
  l’Eglise	
  ne	
  sont	
  appelés	
  
ni	
  à	
  dominer	
  ni	
  à	
  être	
  dominés,	
  mais	
  à	
  refléter	
  par	
  leurs	
  compétences	
  variées	
  le	
  Seigneur	
  qui	
  s’est	
  
fait	
   serviteur,	
   je	
   crois	
   que	
   la	
   complémentarité	
   entre	
   ministres	
   et	
   laïcs,	
   malgré	
   les	
   difficultés,	
  
continue	
  d’être	
  pertinente	
  pour	
  le	
  rayonnement	
  de	
  l’Evangile	
  dans	
  l’Eglise	
  et	
  dans	
  le	
  Monde.	
  
	
  
Parce	
  que	
   j’ai	
   la	
  confiance	
  née	
  d’une	
  conviction	
  que	
   la	
  Bible	
  n’est	
  ni	
  un	
  Livre	
  dépassé,	
  ni	
  un	
  Ecrit	
  
que	
   l’on	
  doit	
  domestiquer,	
  mais	
   le	
  Lieu	
  où	
   l’identité	
  de	
  Dieu	
  et	
  des	
  humains	
  se	
  révèle	
  en	
  vérité,	
   je	
  
crois	
  que	
  des	
  enseignants	
  inspirés	
  et	
  cultivés,	
  malgré	
  leurs	
  inévitables	
  étroitesses,	
  continuent	
  d’être	
  
pertinents	
  pour	
  l’Eglise	
  et	
  pour	
  le	
  Monde.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7 Cité par Anthony C. Thiselton, Hermeneutics, An Introduction, Grand Rapids, 2009, p. 14. 
8 L’expression « la confiance née d’une conviction », je la dois à un auteur bouddhiste, Walpola Rahula. « Dans les textes 
bouddhiques on rencontre un mot saddhâ (Skt. sraddhâ) qui est généralement traduit par « foi » ou « croyance ». Mais 
saddhâ, à vrai dire, n’est pas la foi comme telle, mais plutôt une sorte de « confiance » née de la conviction » 
(L’enseignement du Bouddha d’après les textes les plus anciens, Paris, Seuil, 1961, p. 26). La « foi » chrétienne, elle non 
plus, n’est pas une confiance aveugle, mais bien une « confiance née d’une conviction ». 



	
  
	
  

6	
  

	
  
	
  
2.3.	
  Le	
  cœur	
  de	
  mes	
  aspirations	
  
	
  
	
  
N’osant	
  dire	
  «	
  J’ai	
  un	
  rêve…	
  »,	
  je	
  puis	
  toutefois	
  affirmer	
  «	
  J’aspire	
  à…	
  »	
  
	
  
	
  	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  que	
  l’Evangile	
  soit	
  redécouvert	
  en	
  Suisse	
  romande,	
  et	
  partout	
  ailleurs,	
  comme	
  la	
  bonne	
  
nouvelle	
  du	
  Dieu	
  vivant	
  qui,	
  par	
  le	
  Christ,	
  fraye	
  un	
  passage	
  dans	
  toutes	
  nos	
  impasses.	
  
	
  
J’aspire	
   à	
   ce	
   que	
   l’Eglise	
   en	
   Suisse	
   romande,	
   comme	
   partout	
   ailleurs,	
   soit	
   symphonique.	
   Que	
   les	
  
catholiques,	
   les	
   protestants	
   et	
   les	
   orthodoxes,	
   d’une	
   voix	
   commune	
   et	
   différenciée	
   prient,	
  
témoignent	
  	
  et	
  servent	
  leurs	
  contemporains.	
  
	
  
J’aspire	
   à	
   ce	
   que	
   les	
   catholiques,	
   les	
   protestants	
   et	
   les	
   orthodoxes	
   de	
   Suisse	
   romande,	
   comme	
  
partout	
  ailleurs,	
  articulent	
  plus	
  harmonieusement	
  leur	
  propre	
  diversité	
  interne.	
  
	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  que	
  la	
  formation	
  théologique	
  chrétienne	
  en	
  Suisse	
  romande,	
  comme	
  partout	
  ailleurs,	
  
soit	
   présente	
   et	
   se	
   développe	
   dans	
   le	
   monde	
   universitaire	
   et	
   dans	
   le	
   monde	
   des	
   Hautes	
   Ecoles.	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  que	
  ces	
  différents	
  lieux	
  de	
  formation	
  collaborent	
  toujours	
  mieux	
  entre	
  eux.	
  
	
  
	
  
Plus	
  concrètement	
  pour	
  les	
  protestants.	
  
	
  
	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  qu’une	
  Fédération	
  protestante	
  de	
  Suisse	
  et	
  de	
  Suisse	
  romande	
  puisse	
  voir	
   le	
   jour	
  qui	
  
accueille	
  l’ensemble	
  des	
  protestants	
  (réformés,	
  évangéliques,	
  pentecôtistes,	
  issus	
  de	
  la	
  migration).	
  
	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  qu’une	
  Faculté	
  de	
  théologie	
  protestante	
  universitaire	
  (sur	
  Genève	
  et	
  sur	
  Lausanne)	
  se	
  
développe,	
   qu’elle	
   honore	
   ses	
   racines	
   chrétiennes	
   et	
   qu’elle	
   s’ouvre	
   (aussi	
   sur	
   le	
   plan	
   des	
  
enseignants)	
  à	
   la	
  grande	
  diversité	
   interne	
  du	
  protestantisme.	
  Comme	
   lieu	
  de	
   formation	
  privilégié	
  
des	
  réformés,	
  j’aspire	
  à	
  ce	
  qu’il	
  s’ouvre	
  aux	
  évangéliques.	
  
	
  
J’aspire	
  à	
  ce	
  qu’une	
  Haute	
  école	
  de	
  théologie	
  protestante	
  soit	
  créée	
  (sur	
  St	
  Légier,	
  Crêt-­‐Bérard	
  et/ou	
  
Pompaples	
  ?)	
  et	
  qu’elle	
  enseigne	
  avec	
  compétence	
  et	
  clarté	
  la	
  Seigneurie	
  du	
  Serviteur,	
  du	
  Crucifié-­‐
Ressuscité.	
  Comme	
   lieu	
  de	
   formation	
  privilégié	
  des	
  évangéliques,	
   j’aspire	
  à	
   ce	
  qu’elle	
   soit	
  ouverte	
  
aux	
  réformés.	
  
	
  
	
   	
  



	
  
	
  

7	
  

3.	
  Quelle(s)	
  herméneutique(s)	
  ?	
  
	
  
	
  
3.1.	
  Définition,	
  complexité	
  et	
  tâche	
  de	
  l’herméneutique	
  
	
  
	
  
Définition	
  
	
  
L’herméneutique	
  –originairement	
  la	
  reprise	
  du	
  travail	
  d’Hermès,	
  le	
  messager	
  des	
  dieux,	
  reprise	
  
se	
   prolongeant	
   par	
   le	
   déchiffrement	
   des	
   hermeneia,	
   les	
   signalisations	
   sur	
   un	
   chemin-­‐	
   a	
   été	
  
définie	
  comme	
  art,	
  science,	
  théorie	
  ou	
  pratique	
  de	
  l’interprétation	
  et	
  de	
  la	
  compréhension9.	
  
	
  
On	
  peut	
  comprendre	
  l’herméneutique	
  comme	
  art	
  ou	
  pratique,	
  lorsque	
  la	
  pertinence	
  et	
  le	
  travail	
  effectif	
  de	
  
l’herméneute	
  sont	
  mis	
  en	
  valeur.	
  
Comme	
  science,	
  lorsque	
  la	
  méthode	
  et	
  l’universalité	
  de	
  la	
  démarche	
  herméneutique	
  sont	
  mises	
  en	
  valeur.	
  
Comme	
  théorie,	
  lorsque	
  la	
  réflexivité	
  et	
  la	
  problématisation	
  du	
  travail	
  de	
  l’herméneute	
  et	
  de	
  la	
  démarche	
  
herméneutique	
  sont	
  mises	
  en	
  valeur.	
  
	
  
L’herméneutique	
   articule	
   trois	
   pôles	
   inséparables	
  :	
   une	
   pratique	
   de	
   l’interprétation	
   et	
   de	
   la	
  
compréhension,	
  une	
  objectivation	
  de	
   la	
  méthodologie	
  de	
   l’interprétation	
  et	
  de	
   la	
  compréhension	
  et	
  une	
  
réflexion	
  critique	
  sur	
  cette	
  pratique	
  et	
  cette	
  objectivation.	
  
	
  
L’interprétation	
  peut	
  être	
  définie	
  comme	
  le	
  processus	
  allant	
  d’une	
  compréhension	
  superficielle,	
  distante	
  
ou	
   fausse	
   à	
   une	
   compréhension	
   qui	
   se	
   veut	
   plus	
   vraie	
   ou	
   approfondie.	
   En	
   ce	
   sens	
   elle	
   décrypte	
   une	
  
signification	
   mécomprise.	
   L’interprétation	
   peut	
   être	
   définie	
   aussi	
   comme	
   l’expression	
   d’une	
  
compréhension	
  singulière.	
  En	
  ce	
  sens	
  elle	
  manifeste	
  une	
  signification	
  nouvelle.	
  	
  
	
  
La	
  compréhension	
  peut	
  être	
  définie	
  comme	
  l’effet	
  synthétique	
  d’une	
  interprétation.	
  En	
  ce	
  sens,	
  elle	
  atteste	
  
de	
  la	
  saisie	
  d’une	
  signification.	
  La	
  compréhension	
  peut	
  aussi	
  être	
  définie	
  comme	
  une	
  capacité	
  d’empathie.	
  
En	
  ce	
  sens,	
  elle	
  réunit	
  deux	
  singularités10.	
  
	
  
Pour	
  synthétiser,	
  voici	
  une	
  nouvelle	
  proposition	
  de	
  définition.	
  
	
  
L’herméneutique	
   peut-­‐être	
   définie	
   comme	
   la	
   théorie	
   et	
   la	
   pratique	
  de	
   l’interprétation,	
   à	
   savoir	
  
d’un	
  comprendre	
  et	
  d’un	
  donner	
  à	
  comprendre	
  qui	
  passe	
  par	
  un	
  déprendre	
  et	
  un	
  reprendre11.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
9 Pour l’herméneutique (h.) comme « art », cf. D. Thouard, op.cit. Jean-Yves Lacoste définit l’h. comme « art ou science de 
l’interprétation » (article « Herméneutique » in Jean-Yves Lacoste (dir.) Dictionnaire critique de la théologie, Paris, 
Quadrige/PUF, 2002, p. 527). L’h. comme « théorie » se trouve chez Pierre Bühler (« On appelle l’herméneutique la 
théorie de l’interprétation ou de la compréhension (…) »  (article « Herméneutique » in Pierre Gisel (dir.), Encyclopédie du 
protestantisme, Paris/Genève, Presses universitaires de France/Labor et Fides, (1995) 2006, p. 582) et comme « théorie 
critique » chez Klauspeter Blaser (« « Herméneutique » signifie théorie critique de l’interprétation » (La théologie au XXe 
siècle, Lausanne, L’Age d’Homme, 1995, p.475). Quant à Anthony C. Thiselton, il commence aussi par définir l’h. comme 
« théorie de l’interprétation » (« Hermeneutics » in Sinclair B. Ferguson, David F.Wright, J.I. Packer (ed.), New Dictionary 
of Theology, Leicester, Inter-Varsity Press, 1988, p.293). Pour l’h. comme « pratique », cf. Le Nouveau théo, 
l’encyclopédie catholique pour tous, Paris, Mame, 2009. « L’herméneutique (du grec, « expliquer ») définit les principes et 
les méthodes d’interprétation des textes. C’est une pratique très ancienne dans le judaïsme et le christianisme » (p. 147). 
10 Pour une première réflexion sur interprétation et compréhension, cf. de D. Thouard, «Comprendre et interpréter » op.cit. 
pp. 9-16 et les articles « Compréhension », « Comprendre » et « Interpréter » in Jean-Pierre Zarader (dir.), Dictionnaire de 
philosophie, Paris, Ellipses, 2007, pp.11-13 et 300-301. 
11 L’étymologie latine du mot com-prendre (prendre ensemble ou assembler en esprit) est fort instructive. Elle renvoie à la 
racine hed-/hend qui signifie mettre en sa possession. Prae-heda, devenu praeda a désigné la part de butin pris en premier 
par le chef. Praeda est à l’origine du mot proie. Quant à pra-heda, il a donné naissance au mot préhension duquel a dérivé le 
mot prison. Cette même racine a donc donné les mots appréhension (saisir un danger), appréhender (saisir une personne) et 
apprendre (saisir par l’esprit). (Cf. René Garrus, Etymologies du français. Curiosités étymologiques, Editions Belin, 1996, 
p.38-39). Cette racine linguistique met en évidence le danger de tout acte de comprendre : saisir en enfermant. Un acte de 



	
  
	
  

8	
  

Complexité	
  
	
  
L’herméneutique	
   est	
   un	
   sujet	
   complexe	
   car	
   elle	
   rassemble	
   en	
   elle-­‐même	
   à	
   la	
   fois	
   la	
  
problématique	
  de	
  l’interprétation	
  et	
  l’interprétation	
  de	
  cette	
  problématique,	
  une	
  théorisation	
  du	
  
comprendre	
  et	
  la	
  compréhension	
  de	
  cette	
  théorisation.	
  
	
  
L’herméneutique	
   biblique	
   est	
   un	
   sujet	
   complexe,	
   car	
   elle	
   articule	
   à	
   la	
   fois	
   une	
   herméneutique	
  
générale	
   (réflexion	
   «	
  philosophique	
  »	
   fondamentale)	
   et	
   une	
   herméneutique	
   particulière	
  
(réflexion	
  «	
  théologique	
  »	
  spécifique	
  sur	
  la	
  Bible)12.	
  
	
  
Toute	
   interprétation	
   d’un	
   texte	
   biblique	
   est	
   dès	
   lors	
   devenue	
   d’une	
   complexité	
   énorme.	
   Non	
  
seulement	
  il	
  est	
  important	
  de	
  saisir	
  «	
  les	
  interprétations	
  des	
  interprétations	
  »	
  au	
  sein	
  même	
  des	
  
textes	
   bibliques 13 ,	
   puis	
   en	
   dehors	
   des	
   textes	
   bibliques	
   («	
  les	
   commentaires	
  »	
   et	
   «	
  les	
  
commentaires	
   des	
   commentaires	
  »),	
   mais	
   à	
   cela	
   il	
   est	
   devenu	
   nécessaire	
   d’ajouter	
   «	
  les	
  
herméneutiques	
  »	
   et	
   «	
  les	
   herméneutiques	
   des	
   herméneutiques	
  »,	
   à	
   savoir	
   ce	
   grand	
   courant	
  
réflexif	
  (principalement	
  en	
  Occident)	
  sur	
  l’acte	
  même	
  d’interpréter	
  et	
  de	
  commenter14.	
  
	
  
	
  
Tâche	
  
	
  
L’herméneutique	
   est,	
   pour	
   reprendre	
   la	
   belle	
   expression	
   de	
   Jean-­‐Yves	
   Lacoste,	
   «	
  fille	
   des	
  
distances	
  15.	
  La	
  conscience	
  d’une	
  distance	
  –culturelle,	
  chronologique,	
  philosophique,	
  scientifique,	
  
religieuse…-­‐	
  entre	
  une	
  œuvre	
  du	
  passé	
  et	
  l’interprète	
  du	
  présent	
  est	
  à	
  la	
  base	
  de	
  toute	
  réflexion	
  
herméneutique16.	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
compréhension respectueux de son sujet ou de son objet est, pourrait-on dire, une saisie qui dessaisit. C’est pourquoi elle 
commence toujours par un déprendre avant de pouvoir poursuivre par un reprendre. 
12 Sur cette thématique, lire de Paul Ricoeur « Herméneutique philosophique et herméneutique biblique » in Du texte à 
l’action. Essais d’herméneutique, II, Paris, Seuil, 1986, pp. 119-133. Ricoeur parle de « relation complexe d’inclusion 
mutuelle » (p. 119). La formule, quoique attirante, n’est pas sans poser problème. Ricoeur affirme que « le premier 
mouvement va du pôle philosophique au pôle biblique » et que « l’herméneutique biblique est une herméneutique régionale 
par rapport à l’herméneutique philosophique constituée en herméneutique générale » (p. 119). Il nuance immédiatement en 
affirmant : « L’herméneutique théologique présente des caractères si originaux que le rapport s’inverse progressivement, 
l’herméneutique théologique se subordonnant finalement l’herméneutique philosophique comme son propre organon. » 
(p.119). Plus loin dans ce texte, il reconnaîtra magnifiquement que la foi est « la limite de toute herméneutique, en même 
temps que l’origine non herméneutique de toute interprétation ; le mouvement sans fin de l’interprétation commence et 
s’achève dans le risque d’une réponse qu’aucun commentaire n’engendre ni n’épuise » (p. 130). Lorsqu’il s’agira 
d’interpréter le sens de la résurrection du Christ, Ricoeur reconnaît s’éloigner « non seulement de l’interprétation 
dominante, mais de ce qui demeure le consensus au moins tacite des théologiens dogmaticiens » (Paul Ricoeur, La critique 
et la conviction, Hachette Littératures, Paris, 2006, p.230). Sa réponse est significative. « Mais c’est peut-être là que le 
philosophe que je suis anime l’apprenti théologien qui s’agite en moi » (p. 230). Ainsi, chez Ricoeur, l’ « inclusion 
mutuelle » se conclut finalement par la victoire du pôle philosophique sur le pôle théologique. 
13 Un exemple parmi mille. Lorsque Luc présente Jésus, c’est une interprétation à côté de celles de Matthieu, Marc et Jean 
(sans mentionner les apocryphes). Or le Jésus interprété par Luc interprète/explique (diermèneuein) lui-même les Ecritures 
(Luc 24/27). Dans ce même Evangile (et différemment de Matthieu) Jésus est présenté en débat d’interprétation avec le 
diable (Luc 4/9-12) sur des textes des Ecritures qui sont eux-mêmes des interprétations de la volonté de Dieu. 
14 Ainsi, Schleiermacher, Dilthey, Heidegger, Gadamer, Ricoeur, parmi bien d’autres, sont devenus des « incontournables » 
pour toute réflexion herméneutique. 
15 « (…) l’herméneutique est fille des distances –culturelles et/ou chronologiques- qui nuisent à l’intelligence des textes. 
Face au problème posé par les objets signifiants dont la signification nous échappe, ou dont nous supposons qu’ils 
possèdent un sens profond auquel nous n’avons pas ou plus accès, l’herm. se propose de déterminer ce que ces objets 
veulent vraiment dire et d’éprouver si ce qu’ils disent possède une pertinence ici et maintenant » (art. « Herméneutique » 
op.cit., p.527). 
16 C’est l’essor des disciplines historiques en Occident qui a renforcé la prise de conscience d’un écart. En Orient et en 
d’autres parties du monde moins marquées par l’histoire (elle-même tributaire d’une conscience judéo-chrétienne du 
rapport au temps), la conscience de la distance est bien plus faible. La lecture des textes religieux, notamment, se vit 
souvent dans une immédiateté plus grande. 



	
  
	
  

9	
  

Mais	
  si	
  une	
  distance	
  peut	
  être	
  perçue	
  comme	
  problématique,	
  c’est	
  bien	
  parce	
  qu’une	
  proximité	
  
est	
  encore	
  ressentie	
  comme	
  profonde.	
  
	
  
Ainsi,	
  les	
  philosophes	
  grecs,	
  même	
  s’ils	
  ne	
  percevaient	
  plus	
  le	
  sens	
  des	
  comportements	
  étranges	
  
des	
  dieux	
  racontés	
  par	
  Homère,	
  n’en	
  restaient	
  pas	
  moins	
   fascinés	
  par	
  son	
  œuvre.	
  Le	
  recours	
  à	
  
l’allégorie	
  leur	
  permettait	
  de	
  postuler	
  et	
  de	
  trouver	
  un	
  sens	
  plus	
  profond.	
  
	
  
De	
  même,	
  pour	
  les	
  premiers	
  chrétiens,	
  tout	
  en	
  étant	
  tributaires	
  des	
  Ecritures	
  juives,	
  il	
  leur	
  fallait	
  
trouver	
  un	
   sens	
  nouveau	
  à	
  partir	
  de	
   l’événement	
  de	
   Jésus	
   reconnu	
  comme	
  Messie.	
   Les	
  quatre	
  
sens	
  de	
  l’Ecriture	
  qui	
  furent	
  progressivement	
  systématisés	
  (sens	
  littéral,	
  sens	
  allégorique,	
  sens	
  
moral	
  et	
  sens	
  spirituel)	
  leur	
  permettaient	
  de	
  garder	
  vivant	
  ce	
  lien.	
  
Si	
  la	
  Réforme	
  a	
  revalorisé	
  la	
  proximité	
  de	
  la	
  Bible	
  (le	
  sens	
  dans	
  la	
  lettre)	
  avec	
  les	
  préoccupations	
  
contemporaines,	
  le	
  siècle	
  des	
  Lumières,	
  et	
  ceux	
  qui	
  ont	
  suivi,	
  ont	
  mis	
  en	
  évidence	
  des	
  distances	
  
entre	
  le	
  contenu	
  d’une	
  lecture	
  littérale	
  de	
  la	
  Bible	
  avec	
  les	
  découvertes	
  des	
  sciences	
  naissantes17.	
  
	
  
L’herméneutique	
  a	
  comme	
  tâche	
  d’articuler	
  une	
  proximité	
  et	
  une	
  distance,	
  de	
  gérer	
  une	
  distance	
  
devenue	
  problématique	
  et	
  de	
  trouver	
  une	
  proximité	
  qui	
  soit	
  saine18.	
  
	
  
Dit	
  autrement,	
  la	
  tâche	
  de	
  l’herméneutique	
  est	
  de	
  valoriser	
  la	
  précompréhension	
  (élan	
  initial),	
  de	
  
comprendre	
   la	
   mécompréhension	
   (barrières	
   en	
   soi	
   et	
   hors	
   de	
   soi),	
   de	
   traverser	
   les	
  
incompréhensions	
   (processus	
   de	
   rapprochement)	
   et	
   de	
   favoriser	
   de	
   nouvelles	
   compréhensions	
  
(saine	
  relation).	
  
	
  
Comme	
  l’a	
  si	
  bien	
  dit	
  Paul	
  Valéry	
  :	
  «	
  Un	
  état	
  dangereux	
  :	
  croire	
  comprendre	
  »19.	
  	
  
	
  
Dite	
  positivement,	
  cette	
  parole	
  -­‐mise	
  en	
  lien	
  avec	
  l’affirmation	
  de	
  Ludwig	
  Wittgenstein	
  :	
  «	
  Ce	
  que	
  
je	
  sais,	
  je	
  le	
  crois	
  »20-­‐	
  pourrait	
  être	
  reformulée	
  ainsi:	
  	
  
	
  
«	
  Un	
  état	
  heureux	
  :	
  comprendre	
  que	
  je	
  crois».	
  
	
  
Dit	
  autrement	
  encore,	
  le	
  travail	
  herméneutique	
  a	
  comme	
  tâche	
  de	
  faire	
  douter	
  d’une	
  conviction	
  
initiale	
  («	
  je	
  croyais	
  bien	
  comprendre	
  »)	
  pour	
   faire	
  accéder	
  à	
  une	
  conviction	
  plus	
  riche	
  («	
  nous	
  
comprenons	
  mieux	
  ce	
  que	
  nous	
  croyons	
  »).	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
17 Une bonne partie de la philosophie et des sciences humaines occidentales s’est constituée à côté ou face aux sciences 
expérimentales en expansion. Ainsi l’œuvre de Kant a été construite à côté de la physique de Newton (la sauvegarde d’un 
penser et d’un croire face à l’essor envahissant d’un savoir). La différence proposée par Dilthey entre l’explication 
(erklären, propre aux sciences de la nature) et la compréhension (verstehen, propre aux sciences humaines) relève d’une 
même volonté de protection. Une partie importante des débats herméneutiques me semble tourner autour de la relation 
entre ces deux concepts. Dit (très, très !) schématiquement : une compréhension sans l’explication (Schleiermacher, 
Dilthey), une explication sans la compréhension (histoire à prétention « scientifique » ; structuralisme radical) ; une 
compréhension qui précède, englobe et critique l’explication (Heidegger, Gadamer) ; une explication qui précède, 
accompagne et critique la compréhension (Habermas) ; une interpénétration entre compréhension et explication (Ricoeur) ;  
une explication (historique) qui précède la compréhension (théologique) (partisans radicaux de l’exégèse historico-
critique)… 
18 Il y a deux manières antinomiques d’éliminer la préoccupation herméneutique : a. en décrétant que la distance est 
minime ou nulle (par des littéralismes anhistoriques ou des universalismes mystiques) ; b. en décrétant que la distance est 
immense ou insurmontable (par un historicisme relativiste ou une absolutisation du temps présent). 
19 Choses tues in Œuvres II, Paris, Gallimard, 1960, p.497. Parole qu’il équilibre par : « L’esprit clair fait comprendre ce 
qu’il ne comprend pas » (op.cit., p.496). 
20 De la certitude, Paris, Gallimard, 2006, no 177, p.62. 



	
  
	
  

10	
  

3.2.	
  Spécificité	
  de	
  l’herméneutique	
  biblique	
  
	
  
	
  
La	
  Bible	
  peut	
  être	
  lue	
  de	
  mille	
  manières,	
  en	
  d’innombrables	
  lieux	
  et	
  pour	
  de	
  multiples	
  raisons.	
  
C’est	
  souvent	
  une	
  chance,	
  parfois	
  aussi	
  une	
  souffrance.	
  
Pour	
  comprendre	
  d’où	
  viennent	
  les	
  divergences	
  potentielles	
  et	
  réelles,	
  il	
  est	
  important	
  de	
  saisir	
  
quelques	
   éléments	
   de	
   la	
   diversité	
   des	
   options,	
   lieux,	
   priorités,	
   présupposés,	
   paradigmes	
   et	
  
orientations	
  théologiques	
  qui	
  sous-­‐tendent	
  cette	
  diversité.	
  
	
  
L’herméneutique	
  biblique,	
  telle	
  que	
  je	
  la	
  conçois,	
  est	
  le	
  fruit	
  d’une	
  «	
  triple	
  écoute	
  »21.	
  
	
  
Le	
   Times	
   Magazine	
   (31	
   mai	
   1963)	
   rapporte	
   un	
   propos	
   de	
   Karl	
   Barth	
   donné	
   à	
   ses	
   étudiants,	
  
propos	
  souvent	
  cité,	
  selon	
  lequel	
  il	
  faut	
  tenir	
  la	
  Bible	
  dans	
  une	
  main	
  et	
  le	
  journal	
  dans	
  l’autre.	
  La	
  
fin	
  est	
  souvent	
  omise.	
  Voici	
  la	
  citation	
  complète:	
  
 
"[Barth]	
  recalls	
  that	
  40	
  years	
  ago	
  he	
  advised	
  young	
  theologians	
  'to	
  take	
  your	
  Bible	
  and	
  take	
  your	
  
newspaper,	
  and	
  read	
  both.	
  But	
  interpret	
  newspapers	
  from	
  your	
  Bible.'"22	
  
	
  
John	
   Stott,	
   aumônier	
   de	
   la	
   reine	
   d’Angleterre	
   de	
   1959	
   à	
   1991	
   et	
   inspirateur	
   aussi	
   bien	
   du	
  
Mouvement	
   de	
   Lausanne,	
   de	
   l’IFES	
   (GBEU	
   internationaux)	
   et	
   de	
   Scripture	
  Union	
   (mouvement	
  
international	
  de	
   la	
  Ligue	
  pour	
   la	
   lecture	
  de	
   la	
  Bible),	
  n’a	
  cessé	
  de	
  répéter,	
  quant	
  à	
   lui,	
  qu’il	
  est	
  
important	
  de	
  tenir	
  ensemble	
  «	
  the	
  Word	
  and	
  the	
  World	
  »23.	
  
	
  
Ecouter	
   attentivement	
   la	
   Parole	
   («	
  the	
   Word	
  »)	
   et	
   écouter	
   attentivement	
   le	
   Monde	
   («	
  the	
  
World	
  »),	
   telle	
   est	
   la	
   tâche	
   du	
   chrétien	
   et	
   du	
   théologien.	
   Son	
   chapitre	
   intitulé	
   «	
  L’oreille	
  
attentive	
  »	
   comporte	
   toutefois	
   trois	
   sections	
  :	
   «	
  Ecouter	
   Dieu	
  »,	
   «	
  A	
   l’écoute	
   mutuelle	
  »,	
   «	
  A	
  
l’écoute	
  du	
  monde».	
  
Entre	
   la	
  Bible	
  et	
   le	
  Monde,	
   il	
  y	
  a	
  donc	
  un	
  troisième	
  lieu	
  :	
   la	
  Communauté.	
  Et	
  c’est	
  bien	
  à	
  partir	
  
d’une	
  «	
  triple	
  écoute	
  »	
  que	
  l’herméneutique	
  se	
  déploie.	
  
	
  
	
  
	
  

Bible	
  	
   	
   	
   	
   Monde	
  	
  
	
  
	
  

Communauté	
  
	
  
	
  
Derrière	
  cette	
  apparente	
  simplicité	
  se	
  cache	
  une	
  foisonnante	
  complexité.	
  
	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Cette réflexion m’est inspirée notamment par l’ouvrage de John Stott, Le chrétien à l’aube du XXIe siècle, Québec, La 
Clairière, 2000.  
22 http://www.ptsem.edu/Library/index.aspx?menu1_id=6907&menu2_id=6904&id=8450  
La suite de l’interview est moins connue : "Newspapers, he says, are so important that 'I always pray for the sick, the poor, 
journalists, authorities of the state and the church - in that order. Journalists form public opinion. They hold terribly 
important positions. Nevertheless, a theologian should never be formed by the world around him - either East or West. He 
should make his vocation to show both East and West that they can live without a clash. Where the peace of God is 
proclaimed, there peace on earth is implicit. Have we forgotten the Christmas message?'" 
23 « (…) je crois que nous sommes appelés à une tâche difficile et même douloureuse, celle de la « double écoute ». Je veux 
dire par là que nous devons écouter attentivement à la fois la Parole ancienne et le monde moderne, en accordant 
évidemment à chacun le respect particulier qui lui est dû, afin de pouvoir les mettre en relation en restant fidèles à la 
première et sensibles au second » (op.cit., p. 6) 



	
  
	
  

11	
  

La	
   Bible	
   est	
   un	
   Monde.	
   Et	
   ce	
   Monde	
   de	
   la	
   Bible	
   est	
   un	
   Monde	
   de	
  mondes	
   (avec	
   une	
   grande	
  
diversité	
  de	
  livres,	
  d’auteurs,	
  de	
  genres	
  littéraires,	
  de	
  contextes	
  historiques,	
  etc.)24.	
  
	
  
Le	
  Monde	
  contemporain	
  n’est	
  pas	
  non	
  plus	
  un	
  Monde	
  monolithique.	
  C’est	
  un	
  Monde	
  de	
  mondes	
  
(avec	
  un	
  foisonnement	
  de	
  convictions	
  et	
  de	
  pratiques,	
  des	
  plus	
  matérialistes	
  aux	
  plus	
  magiques,	
  
des	
   plus	
   conceptuelles	
   au	
   sein	
   d’une	
   Université	
   aux	
   plus	
   ébouriffantes	
   au	
   sein	
   de	
   certains	
  
groupes	
  de	
  spiritualité)25.	
  
	
  
D’un	
  côté,	
  il	
  y	
  a	
  le	
  Monde	
  de	
  mondes	
  de	
  la	
  Bible	
  et	
  de	
  l’autre	
  le	
  Monde	
  de	
  mondes	
  d’aujourd’hui.	
  
Ecouter	
  ensemble	
  et	
  l’ensemble	
  de	
  ces	
  deux	
  Mondes	
  de	
  mondes	
  est	
  dès	
  lors	
  extrêmement	
  ardu	
  
et	
  bien	
  sûr	
  impossible	
  pour	
  un	
  seul	
  individu.	
  
	
  
Un	
  individu	
  n’aborde	
  jamais	
  ces	
  deux	
  mondes	
  de	
  manière	
  isolée.	
  Entre	
  les	
  deux,	
  il	
  y	
  a	
  toujours	
  la	
  
Communauté	
  ou	
  la	
  Tradition26.	
  
Or	
  «	
  la	
  Communauté	
  »	
  ou	
  «	
  la	
  Tradition	
  »	
  est	
  à	
   son	
   tour	
  d’une	
  extrême	
  complexité,	
   car	
  elle	
  est	
  
elle-­‐même	
  un	
  Monde	
  de	
  Communautés	
  et	
  un	
  Monde	
  de	
  Traditions.	
  
Ainsi,	
  s’il	
  y	
  a	
  globalement	
  une	
  «	
  Communauté	
  protestante	
  »	
  et	
  une	
  «	
  Communauté	
  catholique	
  »,	
  
nous	
  savons	
   tous	
  que	
  chacune	
  d’elles	
  est	
   fort	
  plurielle	
  abritant	
   les	
  plus	
  «	
  libéraux	
  »	
  et	
   les	
  plus	
  
«	
  littéraux	
  »,	
  les	
  plus	
  «	
  progressistes	
  »	
  et	
  les	
  plus	
  «	
  conservateurs	
  ».	
  
De	
  même	
   s’il	
   y	
   a	
   globalement	
  une	
   «	
  Communauté	
  universitaire	
  »,	
   nous	
   savons	
   tous	
  qu’au	
   sein	
  
d’une	
  même	
  Faculté	
  ou	
  discipline,	
  les	
  conflits	
  entre	
  instituts,	
  individus	
  et	
  chapelles	
  peuvent	
  être	
  
légion.	
  Ce	
  qui	
  complique	
  encore	
  la	
  tâche,	
  c’est	
  que	
  chaque	
  individu	
  peut	
  appartenir	
  à	
  plusieurs	
  
communautés.	
  
	
  
Mais	
  le	
  plus	
  difficile	
  est	
  encore	
  ailleurs.	
  
En	
   nous	
   focalisant	
   que	
   sur	
   la	
   Bible	
   et	
   le	
   Monde…	
   toute	
   la	
   difficulté	
   est	
   dans	
   le	
   sens	
   du	
   mot	
  
«	
  et	
  »27.	
  
Comment	
   articuler	
   la	
   Bible	
   et	
   le	
   Monde	
  ?	
   Lequel	
   a	
   priorité	
   sur	
   l’autre	
  ?	
   Même	
   si	
   tous	
   les	
  
protestants	
  peuvent	
  éventuellement	
  affirmer	
  que	
  c’est	
  la	
  Bible	
  qui	
  fait	
  autorité,	
  les	
  divergences	
  
peuvent	
  être	
  radicales.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 L’herméneutique biblique est tributaire de notre compréhension de la Bible qui elle-même façonne notre compréhension. 
Dans Encyclopédie du protestantisme c’est Pierre Gisel qui a rédigé (avec Jean Zumstein) l’article sur la Bible. Dans cet 
article (à mes yeux très stimulant, notamment par sa réflexion critique sur les forces et faiblesses de la « méthode historico-
critique » (p.129) et par son invitation à une lecture « créatrice » (p.132)), Gisel commence par décrire la Bible comme un 
texte pluriel, clos et passé (p.114). Ce qui est certes le cas. Mais la Bible est aussi une Parole rassemblée, ouvrante et 
présente. Et c’est bien l’articulation Texte-Parole, pluriel-canonique, clos-ouvert, passé-présent qui lui donne sa Force. 
Survaloriser l’un des pôles au détriment de l’autre ne peut qu’affaiblir la lecture. Par ailleurs, la grande diversité d’auteurs 
et de genres littéraires de la Bible (textes épistolaires, juridiques, poétiques, historiques, paraboliques, liturgiques…) 
demande qu’une grande diversité de sensibilités et de compétences soient mises en œuvre pour les comprendre. Des 
historiens universitaires peuvent certes avoir une contribution importante. Mais elle ne peut être seule au fondement de 
l’interprétation de la Bible. Pour ne mentionner que deux exemples parmi d’autres, les juristes savent bien que le sens d’un 
texte juridique ne se limite pas d’abord à l’intention du législateur dans un contexte historique donné, mais que le texte vise 
à être normatif pour des situations futures et inédites dans lesquelles une nouvelle interprétation sera nécessaire. Et les 
écrivains savent bien que l’utilisation de plusieurs styles voire de contradictions dans un même texte est volontairement 
porteuse d’un sens plus complexe (la décomposition systématique des textes en des unités « cohérentes » révèlera 
probablement plus les critères de « cohérence » de l’analyste que ceux de l’auteur).  
25 La littérature foisonnante des quêtes spirituelles dans toutes les directions (chamanisme, néo-paganisme, « New Age », 
dialogues avec des anges, sorcellerie, occultisme, satanisme…) révèle des expériences qui échappent très largement au 
monde universitaire et scientifique. Une interprétation « universitaire » de la Bible qui éliminerait de manière a priori tout 
esprit, ange ou démon, ne pourrait être que peu pertinente pour donner des critères de discernement dans ce dangereux 
foisonnement. 
26 Gadamer a eu le grand mérite de revaloriser la thématique de la « tradition » dans la réflexion herméneutique. Cf. Vérité 
et méthode, Paris, Seuil, 1996, p.298s. 
27 Le professeur Pierre Bonnard a marqué des générations d’étudiants en les rendant notamment attentifs à la grande 
diversité de sens du petit mot « kai » ! 



	
  
	
  

12	
  

Ainsi,	
   les	
  réformés	
  reprochent	
  aux	
  évangéliques	
  de	
  ne	
  pas	
  assez	
  écouter	
   les	
  bonnes	
  choses	
  du	
  
Monde	
   (apports	
   des	
   sciences	
   et	
   des	
   sciences	
   humaines,	
   les	
   revendications	
   légitimes	
   d’une	
  
société	
  en	
  évolution,	
  etc.)	
  et	
  dès	
  lors	
  de	
  mal	
  écouter	
  la	
  Bible	
  (en	
  quoi	
  ils	
  ont	
  souvent	
  raison).	
  En	
  
retour	
  les	
  évangéliques	
  reprochent	
  aux	
  réformés	
  de	
  trop	
  écouter	
  les	
  mauvaises	
  choses	
  du	
  Monde	
  
(idéologies	
  matérialistes,	
  «	
  l’esprit	
  du	
  temps	
  »,	
  etc.)	
  et	
  dès	
  lors	
  de	
  mal	
  entendre	
  la	
  Bible	
  (en	
  quoi	
  
ils	
  ont	
  souvent	
  raison	
  aussi).	
  
	
  
Barth	
  invitait	
  ses	
  étudiants	
  à	
  interpréter	
  le	
  journal	
  à	
  partir	
  de	
  la	
  Bible.	
  A	
  sa	
  suite,	
  quoique	
  dans	
  
un	
   registre	
   bien	
   différent,	
   George	
   Lindbeck	
   utilise	
   fréquemment	
   la	
   métaphore	
   de	
   «	
  l’Ecriture	
  
absorbant	
  le	
  monde	
  »28.	
  
Toute	
  herméneutique	
  biblique,	
  à	
  partir	
  d’une	
  tradition	
  de	
  lecture29,	
  cherche	
  à	
  articuler	
  le	
  Monde	
  
et	
   la	
   Bible.	
   Les	
   différences	
   résultent	
   des	
   priorités	
   d’articulation	
   voire	
   d’absorption	
   mises	
   en	
  
oeuvre30.	
  
	
  
	
  
3.3.	
  Quatre	
  lieux	
  de	
  l’herméneutique	
  théologique	
  
	
  
Depuis	
  David	
  Tracey31,	
  il	
  est	
  devenu	
  courant	
  de	
  présenter	
  trois	
  lieux	
  (ou	
  publics)	
  privilégiés	
  de	
  
la	
   théologie	
  :	
   l’Université,	
   l’Eglise	
   et	
   la	
   société.	
   A	
   ces	
   trois	
   lieux,	
   il	
   m’a	
   semblé	
   pertinent	
   d’en	
  
expliciter	
  un	
  quatrième	
  :	
  l’intériorité32.	
  
	
  

Eglise	
  
théologie	
  ecclésiale	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

Société	
   	
   	
   	
   	
   	
   Université	
  
théologie	
  publique	
   	
   	
   	
   	
   théologie	
  académique	
  

	
  
	
  
	
  
	
  

Intériorité	
  
théologie	
  spirituelle	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Cf. l’article éclairant de Marc Boss « Le postlibéralisme : un programme herméneutique » in Marc Boss, Gilles Emery et 
Pierre Gisel éd. Postlibéralisme ? La théologie de George Lindbeck et sa réception, Genève, Labor et Fides, 2004, pp. 113-
138. 
29  Les lectures confessionnelles (lectures catholiques, protestantes, orthodoxes…) comme les lectures à prétention 
« scientifique » (ou auto-proclamées comme « critiques ») (lectures historico-critiques, structuralistes, psychologiques, 
sociologiques…) sont toutes deux des « traditions de lecture ». Les unes comme les autres sont « critiques » de positions 
adverses. Il serait donc erroné de jouer une herméneutique de la tradition (par ex. Gadamer) contre une lecture critique 
(Habermas). Pour une présentation brillante de ces deux auteurs et leur dépassement en une « herméneutique critique », lire 
l’article de Paul Ricoeur « Herméneutique et critique des idéologies » in Du texte à l’action. Essais d’herméneutique, II, 
Paris, Seuil, 1986, pp. 333-377. Alors que Paul Ricoeur «accepte volontiers de dire que la critique des idéologies élève sa 
revendication à partir d’un autre lieu que l’herméneutique (…) » (p.372), je pense que la critique naît toujours d’une 
herméneutique et d’une tradition de lecture. 
30 Les divergences entre herméneutiques bibliques résident principalement dans les différences d’autorité ultime accordée 
soit à l’Ecriture, soit au Monde pour la compréhension de Dieu, des lois de la nature et de l’identité humaine. Elles résident 
aussi dans les accents particuliers des uns et des autres : sur les auteurs et destinataires des textes, les contextes historiques 
et culturels des textes, les origines des textes, les structures des textes, les lecteurs et réceptions des textes, la cohésion des 
textes (canon), l’actualité des textes… 
31 The Analogical Imagination. Christian Theology and the Culture of Pluralism, (Londres, SCM Press, 1981) New York, 
Crossroad, Publishing Compagny, 1987. 
32 Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genève, Labor et Fides, 2010, p.150. 



	
  
	
  

13	
  

	
  
Les	
  quatre	
  «	
  lieux	
  »	
  de	
  la	
  théologie	
  
	
  
	
  
Les	
   quatre	
   lieux	
   principaux	
   où	
   s’élabore	
   la	
   théologie	
   chrétienne	
   sont	
  :	
   l’Eglise,	
   l’Université,	
   la	
   société	
   et	
  
l’intériorité.	
   Seule	
   une	
   articulation	
   différenciée	
   de	
   ces	
   quatre	
   lieux	
   assure	
   une	
   fécondité	
   à	
   la	
   production	
  
théologique.	
  
	
  
1.	
  La	
  théologie	
  ecclésiale	
  
La	
  théologie	
  ecclésiale	
  s’élabore	
  au	
  sein	
  d’une	
  Eglise	
  (ou	
  d’une	
  communion	
  d’Eglises).	
  Elle	
  est	
  au	
  service	
  de	
  
l’Eglise	
  (ou	
  d’une	
  communion	
  renforcée	
  des	
  Eglises).	
  
	
  
2.	
  La	
  théologie	
  académique	
  
La	
   théologie	
   académique	
   s’élabore	
   au	
   sein	
   d’une	
   Université.	
   Elle	
   est	
   en	
   débat	
   avec	
   tous	
   les	
   savoirs	
  
disponibles.	
  
	
  
3.	
  La	
  théologie	
  publique	
  
La	
   théologie	
   publique	
   s’élabore	
   au	
   sein	
   de	
  différents	
   espaces	
   de	
   la	
   société.	
   Elle	
   est	
   au	
   service	
   d’une	
  plus	
  
grande	
  convivialité	
  de	
  ces	
  espaces.	
  
	
  
4.	
  La	
  théologie	
  spirituelle	
  
La	
  théologie	
  spirituelle	
  s’élabore	
  au	
  sein	
  d’une	
  intimité	
  (personnelle	
  et	
  communautaire).	
  Elle	
  féconde	
  et	
  se	
  
laisse	
  féconder	
  par	
  les	
  trois	
  autres	
  formes	
  de	
  théologie.	
  
	
  

	
  
	
  
Si	
   l’on	
   accepte	
   ces	
   quatre	
   lieux	
   (ou	
   pôles),	
   il	
   est	
   possible	
   alors	
   de	
   reconnaître	
   que	
  
l’herméneutique	
  théologique	
  aura	
  quatre	
  visages	
  différents	
  selon	
  le	
  lieu	
  (ou	
  pôle)	
  privilégié.	
  
	
  
1.	
   Une	
   herméneutique	
   théologique	
   ecclésiale	
   cherchera	
   à	
   écouter	
   prioritairement	
   à	
   la	
   fois	
   la	
  
Bible,	
  ses	
  traditions	
  spécifiques	
  et	
  le	
  «	
  monde	
  de	
  l’Eglise	
  »	
  (défis,	
  besoins,	
  découvertes,	
  crises…)	
  
en	
  dialogue	
  avec	
  les	
  autres	
  pôles.	
  
	
  
2.	
  Une	
  herméneutique	
  théologique	
  universitaire	
  cherchera	
  à	
  écouter	
  prioritairement	
  à	
  la	
  fois	
  la	
  
Bible,	
  ses	
  traditions	
  spécifiques	
  et	
  le	
  «	
  monde	
  de	
  l’Université	
  »	
  (nouvelles	
  recherches,	
  nouveaux	
  
défis,	
  nouvelles	
  pédagogies…)	
  en	
  dialogue	
  avec	
  les	
  autres	
  pôles.	
  
	
  
3.	
  Une	
  herméneutique	
  théologique	
  publique	
  cherchera	
  à	
  écouter	
  prioritairement	
  à	
  la	
  fois	
  la	
  Bible,	
  
ses	
  traditions	
  spécifiques	
  et	
  «	
  le	
  monde	
  de	
  la	
  société	
  »	
  (monde	
  politique,	
  monde	
  de	
  l’agriculture,	
  
monde	
  de	
  l’économie,	
  monde	
  artistique…)	
  en	
  dialogue	
  avec	
  les	
  autres	
  pôles33.	
  
	
  
4.	
   Une	
   herméneutique	
   théologique	
   spirituelle	
   cherchera	
   à	
   écouter	
   prioritairement	
   à	
   la	
   fois	
   la	
  
Bible,	
   son	
   identité	
   (personnelle	
   et	
   communautaire)	
   spécifique	
   et	
   «	
  le	
   monde	
   de	
   l’intériorité	
  »	
  
(intuitions,	
  découvertes,	
  obstacles,	
  joies…)	
  en	
  dialogue	
  avec	
  les	
  autres	
  pôles.	
  
	
  
Ces	
  quatre	
  visages	
  sont,	
  à	
  mes	
  yeux,	
  tous	
  nécessaires.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
33 Ainsi les herméneutiques des théologies de la libération, les herméneutiques postcoloniales, les théologies féministes, 
etc. sont nées de prises de conscience des évolutions au sein de la société et de la quête de nouvelles pertinences de la Bible 
pour ne pas seulement interpréter le monde, mais le transformer. 



	
  
	
  

14	
  

En	
  anticipant	
  la	
  présentation	
  du	
  projet	
  de	
  Haute	
  Ecole	
  de	
  Théologie,	
   il	
  est	
  possible	
  de	
  dire	
  que	
  
c’est	
  à	
  partir	
  d’une	
  analyse	
  de	
  l’évolution	
  de	
  ces	
  quatre	
  lieux	
  que	
  le	
  projet	
  a	
  vu	
  le	
  jour.	
  
	
  
1.	
   La	
   théologie	
   ecclésiale	
   est	
   largement	
   confessionnelle	
   encore,	
  même	
   si	
   en	
   certains	
   lieux	
   elle	
  
devient	
   résolument	
   plus	
   interconfessionnelle.	
   L’aspiration	
   à	
  mieux	
   rassembler	
   les	
   protestants	
  
(réformés,	
   évangéliques,	
   communautés	
  de	
  migrants)	
  pour	
  un	
   témoignage	
  plus	
  uni	
  est	
  une	
  des	
  
motivations	
  à	
  repenser	
  la	
  formation	
  (quels	
  que	
  soient	
  les	
  lieux).	
  
	
  
2.	
   La	
   théologie	
  universitaire	
   est	
   en	
   pleine	
  mutation	
   (disparition	
   programmée	
   de	
   la	
   Faculté	
   de	
  
théologie	
   de	
   Neuchâtel,	
   tentation	
   non	
   seulement	
   de	
   «	
  dés-­‐Eglisation	
  »	
   mais	
   aussi	
   de	
  
déchristianisation,	
   etc.).	
   Mais	
   plus	
   fondamentalement	
   encore	
   le	
   monde	
   universitaire	
   a	
   dû	
  
reconnaître	
  que	
  ses	
  seules	
  offres	
  de	
  formation	
  étaient	
  insuffisantes	
  pour	
  répondre	
  aux	
  besoins	
  
de	
   la	
   société.	
   D’où	
   l’essor	
   très	
   rapide	
   des	
   HES	
   (Hautes	
   Ecoles	
   Spécialisées).	
   Swissuniversities	
  
rassemble	
  dorénavant	
  en	
  un	
  seul	
  organe	
  hautes	
  écoles	
  universitaires,	
  hautes	
  écoles	
  spécialisées	
  
et	
  hautes	
  écoles	
  pédagogiques34	
  .	
  
	
  
3.	
  Si	
   la	
   théologie	
  publique	
  est	
   largement	
  déficiente,	
  c’est	
  parce	
  que	
   la	
  majorité	
  des	
  enseignants	
  
actuels	
  sont	
  des	
  professeurs	
  de	
  théologie	
  universitaires	
  peu	
  ou	
  pas	
  	
  engagés	
  dans	
  la	
  complexité	
  
de	
   la	
   société.	
   Permettre	
   à	
   des	
   agronomes,	
   des	
   physiciens,	
   des	
   juristes,	
   des	
   économistes,	
   des	
  
médecins,	
   des	
   spécialistes	
   de	
   l’art…	
   d’enseigner	
   la	
   «	
  triple	
   écoute	
  »	
   est	
   une	
   des	
  motivations	
   à	
  
repenser	
  la	
  formation	
  (quels	
  que	
  soient	
  les	
  lieux)35.	
  
	
  
4.	
  La	
  théologie	
  spirituelle	
  est	
  un	
  parent	
  pauvre	
  de	
  la	
  formation	
  théologique	
  (en	
  tout	
  cas	
  chez	
  les	
  
protestants).	
   Revaloriser	
   cette	
   théologie	
   spirituelle	
   est	
   	
   une	
   des	
   motivations	
   à	
   repenser	
   la	
  
formation	
  (quels	
  que	
  soient	
  les	
  lieux).	
  
	
  
	
  
3.4.	
  Complexité	
  de	
  l’herméneutique	
  théologique	
  
	
  
	
  
L’herméneutique	
   théologique	
   articule	
   une	
   double	
   complexité	
  :	
   à	
   l’interne	
   (articulation	
   de	
   ses	
  
disciplines)	
  et	
  à	
  l’externe	
  (articulation	
  aux	
  autres	
  disciplines).	
  
	
  
Ayant	
  développé	
  ces	
  réflexions	
  ailleurs,	
  j’en	
  rappelle	
  très	
  brièvement	
  quelques-­‐unes	
  ici36.	
  
	
  
A	
  l’interne	
  
	
  
La	
   théologie	
   étant	
   fondamentalement	
   une	
   seule	
   discipline	
   avec	
   trois	
   dimensions	
   (historique,	
  
systématique	
  et	
  pratique)37,	
   elle	
  peut	
  être	
  déclinée	
  par	
  un	
  certain	
  nombre	
  de	
  sous-­‐disciplines.	
  
Un	
   des	
   «	
  drames	
  »	
   de	
   la	
   théologie	
   académique	
   contemporaine	
   me	
   paraît	
   être	
  
l’hyperspécialisation	
   et	
   l’autonomisation	
   (académique	
   et	
   institutionnelle)	
   de	
   ces	
   sous-­‐
disciplines.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
34 « Le 21 novembre 2012, les hautes écoles universitaires, les hautes écoles spécialisées et les hautes écoles pédagogiques 
de Suisse ont fondé ensemble l’association swissuniversities. Sa tâche principale est d'abord de préparer progressivement la 
fusion des trois Conférences des recteurs actuelles, la CRUS, la KFH et la COHEP en la conférence des recteurs des hautes 
écoles suisses unique. Cette nouvelle instance est prévue dans la nouvelle Loi fédérale sur l’encouragement des hautes 
écoles et la coordination dans le domaine suisse des hautes écoles (LEHE) qui entrera en vigueur en 2015. » 
http://www.swissuniversities.ch/fr/ 
35 Ainsi, il n’existe pratiquement aucune « théologie de l’agriculture » alors que près d’un être humain sur deux dans le 
monde vit encore dans une famille paysanne (2-6% dans les pays techniquement développés ; 50-80% ailleurs). 
36 « Les disciplines de la théologie » in Une théologie pour temps de crise, op.cit., pp. 151-157.  « Le cercle des sciences et 
des disciplines », op.cit., pp. 192-196. 
37 Je suis redevable à Pierre Gisel d’avoir toujours insisté à juste titre sur ces trois dimensions. 



	
  
	
  

15	
  

	
  
	
  

	
  
Les	
  disciplines	
  de	
  la	
  théologie	
  
	
  
La	
   théologie	
   est	
   fondamentalement	
   une	
   unique	
   discipline	
   composée	
   de	
   sous-­‐disciplines	
   devant	
   être	
  
articulées	
  entre	
  elles.	
  
	
  
1.	
  Les	
  sous-­‐disciplines	
  de	
  la	
  théologie	
  
	
  
Les	
  sous-­‐disciplines	
  principales	
  de	
  la	
  théologie	
  sont	
  :	
  	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  pratique	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  biblique	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  spirituelle	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  historique	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  systématique	
  
	
  
	
   -­‐	
  la	
  théologie	
  éthique	
  
	
  
2.	
  L’articulation	
  des	
  sous-­‐disciplines	
  
	
  
Seule	
  une	
  différenciation	
  et	
  une	
  articulation	
  des	
   sous-­‐disciplines	
  assure	
  à	
   la	
   théologie	
   sa	
   cohérence	
  et	
   sa	
  
fécondité.	
  
	
  

	
  
	
  



	
  
	
  

16	
  

	
  

	
  
	
  
	
  
Quels	
  messages	
  ?	
   Quelles	
  mémoires	
  ?	
   Quelles	
  représentations	
  ?	
   Quels	
  engagements	
  ?	
   Quelles	
  communications	
  ?	
  	
   Quelles	
  intériorités	
  ?	
  
raison	
  exégétique	
   raison	
  historique	
  	
   raison	
  analytico-­‐synthétique	
   raison	
  éthique	
   	
   raison	
  pratique	
   	
   	
   raison	
  intime	
  
	
  
	
  
T.	
  biblique	
   	
   T.	
  historique	
   	
   T	
  systématique	
   	
   T.	
  éthique	
   	
   T.	
  pratique	
   	
   	
   T.	
  spirituelle	
  

	
  
	
  
	
  

	
  
Chaque	
  sous-­‐discipline	
  est	
  dans	
  une	
  relation	
  de	
  «	
  boucle	
  rétroactive	
  »	
  avec	
  chacune	
  des	
  autres	
  sous-­‐disciplines.	
  
	
  
(Shafique	
  Keshavjee,	
  Une	
  théologie	
  pour	
  temps	
  de	
  crise,	
  Genève,	
  Labor	
  et	
  Fides,	
  2010,	
  p.154,	
  157)	
  

Théologie	
  
biblique	
  

Théologie	
  
historique	
  

Théologie	
  
spirituelle	
  	
  

Théologie	
  
pratique	
  

Théologie	
  
éthique	
  

Théologie	
  
systématique	
  

rationalité	
  
herméneutique	
  

	
  
Autres	
  disciplines	
  
universitaires	
  

	
  



	
  
	
  

17	
  

A	
  l’externe	
  
	
  
	
  

THEOLOGIES	
  
	
  

SCIENCES	
  HUMAINES	
  
«	
  raison	
  herméneutique	
  »	
  

	
  
SCIENCES	
  DES	
  RELIGIONS	
  

	
  
LINGUISTIQUE	
  	
   PHILOLOGIE	
   HISTOIRE	
  	
   PSYCHOLOGIE	
   SOCIOLOGIE	
   ETHNOLOGIE	
   DROIT	
   SCIENCES	
  POLITIQUES	
   ECONOMIE…	
  

	
  
	
  

	
  

SCIENCES	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   PHILOSOPHIES	
  
«	
  raison	
  empirico-­‐théorique	
  »	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   «	
  raison	
  spéculative	
  ou	
  raison	
  des	
  raisons	
  »	
  
	
   	
  
	
  	
  	
  	
  	
  SCIENCES	
  MEDICALES	
  	
  	
  ETHOLOGIE	
  
	
   	
   	
   	
  	
  	
  	
  	
  	
  BIOLOGIE	
  	
  CHIMIE	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   	
   EPISTEMOLOGIES…	
  
	
   	
   	
   	
   	
   	
  PHYSIQUE…	
  

MATHEMATIQUES	
  
«	
  raison	
  logico-­‐déductive	
  »	
  

	
  
	
  

ARTS	
  
«	
  raison	
  intuitivo-­‐imaginative	
  »	
  

	
  
	
  
La	
  théologie	
  (au	
  pluriel)	
  est	
  –ou	
  devrait	
  être-­‐	
  en	
  dialogue	
  non	
  seulement	
  avec	
  la	
  science	
  des	
  religions	
  (au	
  pluriel),	
  et	
  les	
  sciences	
  humaines	
  de	
  manière	
  
plus	
  large,	
  ainsi	
  qu’avec	
  son	
  partenaire	
  séculaire	
  la	
  philosophie	
  (au	
  pluriel),	
  mais	
  avec	
  l’ensemble	
  des	
  sciences,	
  des	
  mathématiques	
  et	
  des	
  arts.	
  
	
  
(Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genève, Labor et Fides, 2010, p.196) 
	
  



	
  
	
  

18	
  

3.5.	
  Conflit	
  et	
  complémentarité	
  des	
  herméneutiques	
  théologiques	
  
	
  
	
  
Si	
  l’herméneutique	
  théologique	
  est	
  un	
  problème,	
  c’est	
  bien	
  parce	
  qu’il	
  y	
  a	
  le	
  problème	
  des	
  
herméneutiques	
  théologiques	
  qui	
  ne	
  se	
  comprennent	
  pas.	
  
De	
   vrais	
   conflits	
   herméneutiques	
   existent	
   entre	
   les	
   théologiens,	
   entre	
   les	
   traditions	
  
théologiques	
  et	
  au	
  sein	
  des	
  traditions	
  théologiques.	
  
Et	
   dans	
   ces	
   conflits,	
   la	
   place	
   à	
   accorder	
   à	
   «	
  la	
   méthode	
   historico-­‐critique	
  »	
   joue	
   un	
   rôle	
  
important.	
  	
  
	
  
Pour	
   l’Eglise	
   catholique	
   romaine,	
   la	
   place	
   de	
   cette	
   méthode	
   y	
   est	
   précisée	
   dans	
   un	
   document	
  
important	
   de	
   la	
   Commission	
   biblique	
   pontificale38.	
   Elle	
   y	
   est	
   présentée	
   comme	
   «	
  la	
   méthode	
  
indispensable	
   pour	
   l’étude	
   scientifique	
   du	
   sens	
   des	
   textes	
   anciens	
  »,	
   une	
   méthode	
   pouvant	
   être	
  
«	
  utilisée	
  de	
  façon	
  objective	
  ».	
  Les	
  limites	
  de	
  la	
  méthode	
  seraient	
  doubles	
  :	
  soit	
  lorsque	
  la	
  méthode	
  
est	
  accompagnée	
  d’a	
  priori	
  	
  liés	
  à	
  des	
  options	
  herméneutiques	
  ;	
  soit	
  lorsqu’elle	
  prétendrait	
  avoir	
  le	
  
monopole	
  sur	
  d’autres	
  méthodes	
  tout	
  aussi	
  nécessaires.	
  
	
  
Il	
   est	
   intéressant	
   de	
   constater	
   tout	
   le	
   chemin	
   parcouru	
   par	
   l’Eglise	
   catholique	
   quant	
   à	
  
l’intégration	
   d’une	
   méthode,	
   souvent	
   rejetée	
   officiellement	
   dans	
   le	
   passé,	
   mais	
   déjà	
  
intégrée	
  par	
  de	
  nombreux	
   théologiens	
   catholiques	
   «	
  d’avant-­‐garde	
  ».	
  Aujourd’hui,	
   c’est	
   le	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
38 « Interprétation de la Bible dans l’Eglise » (document de la Commission biblique pontificale présentée par le 
cardinal Ratzinger au pape Jean Paul II au cours de l’audience du 23 avril 1993). 
 Cf. http://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/pcb_doc_index_fr.htm (document 34). 
Pour une traduction française en ligne, cf. http://www.portstnicolas.org/l-accastillage/vatican/article/interpretation-
de-la-bible-dans-l-eglise Le document commence par affirmer: « La méthode historico-critique est la méthode 
indispensable pour l’étude scientifique du sens des textes anciens. Puisque l’Écriture Sainte, en tant que « Parole de 
Dieu en langage d’homme », a été composée par des auteurs humains en toutes ses parties et toutes ses sources, sa 
juste compréhension non seulement admet comme légitime, mais requiert l’utilisation de cette méthode ». 
L’évaluation de la méthode est ensuite nuancée : « Quelle valeur accorder à la méthode historico-critique, en 
particulier au stade actuel de son évolution ? C’est une méthode qui, utilisée de façon objective, n’implique de soi 
aucun a priori. Si son usage s’accompagne de tels a priori, cela n’est pas dû à la méthode elle-même, mais à des 
options herméneutiques qui orientent l’interprétation et peuvent être tendancieuses ». Puis le document continue en 
rappelant l’importance d’autres outils (analyses rhétorique, narrative, sémiotique ; approche canonique, par recours 
aux traditions juives d’interprétation, par l’histoire des effets du texte ; approches par les sciences humaines 
(sociologique, anthropologie culturelle, psychologiques et psychanalytiques), approches contextuelles 
(libérationniste, féministe). Le document se démarque alors de la lecture fondamentaliste. « La lecture 
fondamentaliste part du principe que la Bible, étant de Dieu inspirée et exempte d’erreur, doit être lue et interprétée 
littéralement en tous ses détails. Mais par interprétation "littérale" elle entend une interprétation primaire, c’est-à-
dire excluant tout effort de compréhension de la Bible qui tienne compte de sa croissance historique et de son 
développement. Elle s’oppose donc à l’utilisation de la méthode historico-critique, comme de toute autre méthode 
scientifique d’interprétation de l’Écriture. La lecture fondamentaliste a eu son origine dans une préoccupation de 
fidélité au sens littéral de l’Écriture. Après le siècle des Lumières, elle s’est présentée, dans le protestantisme, 
comme une sauvegarde contre l’exégèse libérale. » Commence alors le chapitre consacré à l’herméneutique dans 
lequel le document reconnaît les apports et les limites de certaines herméneutiques. « Il faut reconnaître, en effet, 
que certaines théories herméneutiques sont inadéquates pour interpréter l’Écriture. Par exemple, l’interprétation 
existentiale de Bultmann conduit à enfermer le message chrétien dans le carcan d’une philosophie particulière. De 
plus, en vertu des présupposés qui commandent cette herméneutique, le message religieux de la Bible est vidé en 
grande partie de sa réalité objective (par suite d’une excessive « démythologisation ») et tend à se subordonner à un 
message anthropologique. » Le texte se poursuit par la présentation de la spécificité de l’interprétation catholique 
(interprétation dans la tradition biblique, dans la Tradition de l’Eglise) et finalement par un chapitre consacré à 
l’interprétation de la Bible dans l’Eglise. Dans la conclusion, il est rappelé « que la nature même des textes bibliques 
exige que, pour les interpréter, on continue à employer la méthode historico-critique, au moins dans ses opérations 
principales ». Finalement, les limites de la méthode sont rappelées. « La méthode historico-critique, en effet, ne peut 
prétendre au monopole. Elle doit prendre conscience de ses limites, ainsi que des dangers qui la guettent. Les 
développements récents des herméneutiques philosophiques et, d’autre part, les observations que nous avons pu 
faire sur l’interprétation dans la Tradition Biblique et dans la Tradition de l’Église ont mis en lumière plusieurs 
aspects du problème de l’interprétation que la méthode historico-critique avait tendance à ignorer ». 



	
  
	
  

19	
  

cœur	
   du	
   Vatican	
   qui	
   fait	
   l’éloge	
   d’une	
   méthode	
   que	
   Jean	
   Zumstein	
   a	
   pu	
   définir	
  
comme	
  «	
  l’expression	
  classique	
  de	
  la	
  façon	
  dont	
  le	
  protestantisme	
  a	
  lu	
  la	
  Bible	
  en	
  situation	
  
de	
  modernité	
  »	
  39!	
  
	
  
Les	
   catholiques	
   seraient-­‐ils	
   devenus	
   protestants	
  non	
   seulement	
   en	
   revalorisant	
   la	
   Bible,	
  
mais	
   aussi	
   en	
   se	
   fondant	
   sur	
   la	
   méthodologie	
   par	
   excellence	
   du	
   protestantisme	
  ?	
   Il	
   y	
   a	
  
certes	
   eu	
   rapprochement,	
   mais	
   les	
   différences	
   d’intégration	
   de	
   «	
  la	
   Tradition	
   et	
   des	
  
traditions	
  »	
  demeure	
  source	
  de	
  divergences	
  profondes.	
  
Mais	
  peut-­‐on	
  vraiment	
  dire	
  que	
  la	
  méthode	
  historico-­‐critique	
  soit	
  l’expression	
  classique	
  de	
  
la	
  façon	
  dont	
  le	
  protestantisme	
  a	
  lu	
  la	
  Bible	
  en	
  situation	
  de	
  modernité	
  ?	
  Certainement	
  pas	
  !	
  
Le	
  protestantisme	
  étant	
  pluriel,	
  le	
  rapport	
  à	
  «	
  la	
  »	
  méthode	
  historico-­‐critique	
  l’est	
  aussi40.	
  
	
  
Les	
  divergences	
  de	
  compréhension	
  touchent	
  de	
  nombreux	
  domaines	
  :	
  
-­‐	
  la	
  détermination	
  de	
  ce	
  qu’est	
  une	
  «	
  science	
  »	
  ou	
  une	
  «	
  méthodologie	
  scientifique	
  »	
  ;	
  
-­‐	
  la	
  place	
  des	
  convictions	
  a	
  priori	
  dans	
  une	
  démarche	
  cognitive	
  ;	
  
-­‐	
  la	
  détermination	
  de	
  ce	
  qu’est	
  un	
  «	
  auditoire	
  universel	
  »	
  41;	
  
-­‐	
  l’exclusion	
  ou	
  non	
  de	
  tout	
  autre	
  sens	
  du	
  texte	
  que	
  le	
  premier,	
  etc.	
  
Et	
  toutes	
  ces	
  divergences	
  induisent	
  des	
  conflits	
  herméneutiques	
  fort	
  complexes	
  !	
  
	
  
D’une	
  certaine	
  manière,	
  elles	
  peuvent	
  se	
  cristalliser	
  sur	
  l’acceptation	
  ou	
  non	
  de	
  l’axiome	
  de	
  
Semler	
  (1725-­‐1791).	
  Selon	
  cet	
  axiome,	
  le	
  texte	
  biblique	
  «	
  est	
  comparable	
  à	
  tout	
  autre	
  texte	
  
de	
  la	
  littérature	
  mondiale	
  et	
  doit	
  donc	
  être	
  lu	
  selon	
  les	
  méthodes	
  en	
  usage	
  dans	
  les	
  sciences	
  
littéraires	
  et	
  historiques	
  »42.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
39 « La méthode historico-critique est sans doute l’expression classique de la façon dont le protestantisme a lu la 
Bible en situation de modernité. Cette méthode prend son essor durant le siècle des Lumières. (…) De façon globale, 
on peut dire que l’objectif de la méthode historico-critique consiste à établir le sens premier d’un texte à l’exclusion 
de tout autre. Par sens premier d’un texte, il faut entendre le sens que ce texte revêtait dans son contexte de 
communication initial. Cet établissement du sens premier du texte est conduit selon une méthodologie qui se veut 
scientifique et régulée par une déontologie trouvant sa source dans l’humanisme des Lumières. La dimension 
polémique du projet est évidente : l’interprétation de l’Ecriture est arrachée au pouvoir de l’Eglise ; elle est 
désormais l’apanage d’une lecture qui se veut autonome, rationnelle et critique. (…) Dans le champ du travail 
historico-critique, le consensus se constitue par voie discursive. La solidité de l’argumentation et sa clarté sont 
prépondérantes. Le lieu où s’établit ce consensus est l’auditoire universel, c’est-à-dire la communauté des esprits qui 
souscrit à cette règle dans l’élaboration du savoir. Les arguments d’autorité et les convictions a priori ne sauraient 
être pris en considération » Jean Zumstein, « Bible » in Encyclopédie du protestantisme, Quadrige/PUF, 2006, p. 
122-123. 
40 Comme tous les autres sujets abordés dans ce texte, celui-ci est fort complexe. Impossible d’en dessiner un 
panorama. Il y a les exégètes/historiens qui ne disent que oui à cette méthode. Il y les théologiens qui lui disent oui 
et (un peu) non (ainsi Daniel Marguerat, George Lindbeck, Pierre Gisel, parmi bien d’autres théologiens 
protestants). Il y a les théologiens qui disent non et oui à cette méthode (en contestant les présupposés a-
théologiques de nombreux exégètes, en intégrant positivement toutes les méthodes disponibles et en critiquant le 
manque de culture littéraire des littéralistes, cf. les nombreux contributeurs de Kevin J. Vanhoozer (ed.), Dictionary 
for Theological Interpretation of the Bible, Grand Rapids, Baker, 2005). Et finalement il y ceux qui ne disent que 
non à cette méthode. 
41 Les textes de la Commission biblique pontificale et de Jean Zumstein me semblent manquer de profondeur quant 
à leur réflexion (ou manque de réflexion) sur l’épistémologie des sciences (cf. les travaux d’Imre Lakatos, de Paul 
Feyerabend, de Michael Polanyi…), la place du « sujet » dans tout savoir « objectif », la prétendue neutralité des 
méthodes, la revendication d’un « auditoire universel », etc. A mes yeux, il n’y a pas d’exégèse sans exégète, de 
méthode sans présupposés théologiques et philosophiques, de savoir sans lieu de production du savoir. Sur ce sujet, 
lire l’ouvrage fort instructif de Thomas Römer, La Bible, quelles histoires !, Montrouge/Genève, Bayard/Labor et 
Fides. L’auteur y affirme clairement sa prétention à développer une « approche de type universitaire, avec son 
exigence de neutralité sur le plan confessionnel » (p. 13) (ainsi, le fondement d’une faculté de théologie protestante 
serait une approche prétendument neutre confessionnellement !) et de faire une lecture de la Bible « sans préjugés » 
(p.51) (alors que le livre révèle excellemment les conflits idéologiques qui traversent cette lecture appelée « la 
science » (p.9). 
42 Jean Zumstein, « Bible » in Encyclopédie du protestantisme, op.cit., p. 123. 



	
  
	
  

20	
  

Accepter	
  cet	
  axiome	
  sans	
  restrictions,	
  c’est	
  nier	
  la	
  spécificité	
  de	
  la	
  Bible	
  qui	
  donne	
  à	
  croire	
  
que	
  Dieu	
  parle	
  et	
  qu’il	
  intervient	
  dans	
  l’histoire.	
  	
  
Refuser	
   totalement	
   cet	
   axiome,	
   c’est	
   refuser	
   de	
   reconnaître	
   que	
   la	
   Bible	
   est	
   aussi	
  
pleinement	
   humaine	
   et	
   qu’elle	
   est	
   aussi	
   comparable	
   à	
   tout	
   autre	
   texte	
   de	
   la	
   littérature	
  
mondiale.	
  
Alors	
  que	
  les	
  exégètes	
  protestants	
  des	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  universitaires	
  ont	
  tendance	
  à	
  
accepter	
   cet	
   axiome	
   (sans	
   restrictions,	
   ou	
   avec	
   très	
   peu),	
   les	
   exégètes	
   évangéliques	
   des	
  
Facultés	
  de	
  théologie	
  universitaires	
  ou	
  des	
  Instituts	
  de	
  formation	
  biblique	
  ont	
  tendance	
  à	
  le	
  
refuser	
  (avec	
  détermination,	
  ou	
  en	
  tout	
  cas,	
  comme	
  seule	
  approche	
  possible).	
  
	
  
Personnellement,	
   j’ai	
   toujours	
   plaidé	
   pour	
   une	
   pluralité	
   de	
  méthodologies	
   aussi	
   bien	
   au	
  
sein	
   des	
   Facultés	
   de	
   théologie	
   universitaire43	
  que	
   parmi	
   les	
   divers	
   lieux	
   de	
   formation	
  
théologique.	
  Une	
  complémentarité	
  des	
  herméneutiques	
  me	
  semble	
  possible.	
  
Cela	
   dit,	
   je	
   considère	
   qu’une	
   acceptation	
   sans	
   restrictions	
   aucune	
   de	
   l’axiome	
   de	
   Semler	
  
(«	
  Dieu	
  n’intervient	
  pas»)	
  est	
  clairement	
  antithétique	
  avec	
  la	
  foi	
  chrétienne	
  puisqu’elle	
  nie	
  
par	
  principe	
  que	
  Dieu	
  puisse	
  intervenir	
  dans	
  l’histoire	
  	
  et	
  qu’il	
  a	
  pu	
  ressusciter	
  Jésus	
  d’entre	
  
les	
   morts44.	
   Et	
   je	
   considère	
   qu’une	
   acceptation	
   critique	
   de	
   l’axiome	
   (reconnaissance	
   de	
  
l’humanité	
  des	
  textes	
  et	
  critique	
  des	
  présupposés	
  agnostiques	
  ou	
  athées	
  du	
  chercheur)	
  est	
  
fort	
  utile	
  pour	
  mettre	
  en	
  valeur	
  la	
  pleine	
  humanité	
  de	
  la	
  Bible,	
  de	
  Jésus-­‐lui-­‐même	
  et	
  de	
  tous	
  
ses	
  témoins.	
  
	
  
Je	
  reformulerai	
  dès	
  lors	
  l’axiome	
  de	
  Semler	
  de	
  la	
  manière	
  suivante	
  :	
  	
  
	
  
Par	
   son	
  humanité,	
   la	
  Bible	
   est	
   comparable	
  à	
   tous	
   les	
   textes	
  de	
   la	
   littérature	
  mondiale.	
   Elle	
  
peut	
   et	
   doit	
   être	
   lue	
   selon	
   toutes	
   les	
   méthodes	
   en	
   usage	
   dans	
   les	
   disciplines	
   littéraires,	
  
historiques	
  et	
  autres.	
  Par	
  sa	
  spécificité,	
  la	
  Bible	
  n’est	
  pas	
  que	
  comparable	
  à	
  tous	
  les	
  textes	
  de	
  
la	
   littérature	
   mondiale.	
   Elle	
   peut	
   et	
   doit	
   être	
   lue	
   par	
   des	
   méthodes	
   qui	
   incluent	
   l’action	
  
possible	
  de	
  Dieu	
  dans	
  le	
  passé	
  et	
  le	
  présent.	
  
	
  
Au-­‐delà	
   de	
   ces	
   conflits	
   méthodologiques,	
   le	
   problème	
   est	
   plus	
   profond	
  :	
   les	
   enjeux	
   ne	
  
concernent	
  pas	
  seulement	
  ou	
  avant	
  tout	
  «	
  le	
  savoir	
  »,	
  mais	
  bien	
  d’abord	
  «	
  le	
  pouvoir	
  »45.	
  
Qui	
   a	
   le	
   pouvoir	
   d’interpréter	
   la	
   Bible	
  ?	
   L’Université	
   ou	
   l’Eglise	
  ?	
   Vouloir	
   «	
  arracher	
  »	
  
l’interprétation	
  de	
   l’Ecriture	
   au	
   «	
  pouvoir	
   de	
   l’Eglise	
  »	
   (Jean	
  Zumstein)	
   est	
   clairement	
   un	
  
nouvel	
  acte	
  de	
  pouvoir.	
  
Alors	
  que,	
  dans	
  l’Eglise	
  catholique,	
  le	
  pouvoir	
  de	
  l’interprétation	
  revient	
  traditionnellement	
  
et	
   finalement	
   au	
   «	
  magistère	
  »	
   (ensemble	
   des	
   évêques	
   avec	
   le	
   pape),	
   dans	
   les	
   Eglises	
  
réformées,	
   ce	
   pouvoir	
   est	
   confié	
   aux	
   professeurs	
   de	
   théologie.	
   «	
  Evêques	
   occultes	
  »	
  	
  
pourrait-­‐on	
  les	
  nommer46	
  ,	
  ce	
  sont	
  eux	
  qui	
  ont	
  la	
  charge	
  de	
  former	
  les	
  futurs	
  ministres	
  qui,	
  
à	
  leur	
  tour,	
  enseigneront	
  la	
  «	
  bonne	
  interprétation	
  »	
  des	
  Ecritures	
  aux	
  fidèles.	
  
	
   	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
43 Cf. l’annexe « Théologie ecclésiale et théologie universitaire ». 
44  Pour une analyse fine de cette problématique, lire d’Olivier Keshavjee, Michael Polanyi. L’implication 
personnelle du sujet dans la connaissance, UNIL/UNIGE, 2012 (mémoire de master en théologie ayant obtenu un 
prix de faculté de l’UNIL), pp.66-80. 
http://www.theologeek.ch/wp-content/uploads/2012/11/OKeshavjee-Polanyi-v1.2.pdf 
Voir aussi l’article sur son blog « L’axiome de Semler » http://www.theologeek.ch/2013/10/03/axiome-de-semler/ 
45 Le texte de J. Zumstein est très clair : « La dimension polémique du projet est évidente : l’interprétation de 
l’Ecriture est arrachée au pouvoir de l’Eglise (…) » (op.cit. p.122). 
46 A juste titre, le manque de transparence et de « démocratie » dans l’élection actuelle des évêques peut être 
critiquée par des protestants. Mais il faudrait que ceux-ci « balaient devant leurs portes » et se demandent comment 
et par qui leurs propres « évêques » (censés assurer la « saine » interprétation des Ecritures) sont nommés et pour 
quelles finalités ils travaillent. 



	
  
	
  

21	
  

3.6.	
  Herméneutiques	
  et	
  paradigmes	
  	
  
	
  
Pour	
  comprendre	
  l’incompréhension,	
  il	
  est	
  important	
  de	
  mettre	
  en	
  lumière	
  les	
  paradigmes	
  
des	
  uns	
  et	
  des	
  autres	
  (Edgar	
  Morin)47.	
  Toute	
  ma	
  réflexion	
  de	
  ces	
  dernières	
  années	
  tourne	
  
autour	
  de	
  la	
  thématique	
  des	
  paradigmes	
  et	
  de	
  ce	
  que	
  j’ai	
  appelé	
  les	
  «	
  holoparadigmes	
  »48.	
  
	
  
Un	
   paradigme	
   peut	
   être	
   défini	
   comme	
   la	
   «	
  théorie	
   d’ensemble	
  »	
   ou	
   le	
   modèle	
   d’explication,	
   de	
  
compréhension	
  et	
  d’orientation	
  qui	
  structure	
  toute	
  vision	
  du	
  monde.	
  
Alors	
   qu’une	
   vision	
   du	
   monde	
   est	
   un	
   ensemble	
   de	
   concepts,	
   de	
   métaphores,	
   de	
   récits	
   et	
   de	
  
pratiques	
  qui	
  composent	
  et	
  orientent	
  notre	
  regard,	
  un	
  paradigme	
  est	
  la	
  structure	
  fondamentale	
  et	
  
exemplaire	
  qui	
  organise	
  cet	
  ensemble49.	
  
Il	
  m’apparaît	
  qu’il	
  y	
  deux	
  sortes	
  de	
  paradigmes	
  :	
  les	
  holoparadigmes	
  (ou	
  macroparadigmes)	
  portant	
  
sur	
   la	
   totalité	
   du	
  monde	
  et	
   les	
  meroparadigmes	
   (ou	
  microparadigmes)	
  portant	
   sur	
  une	
  partie	
   du	
  
monde50.	
  
	
  
Trois	
   holoparadigmes	
   principaux	
   me	
   semblent	
   être	
   en	
   compétition	
   pour	
   dominer	
   nos	
  
intelligences	
  :	
   un	
   holoparadigme	
   matérialiste,	
   un	
   holoparadigme	
   monothéiste	
   et	
   un	
  
holoparadigme	
  monoholiste	
   (unité-­‐totalité	
   articulant	
   le	
   spirituel	
   et	
   le	
  matériel).	
   Chacune	
  
de	
  ces	
  grandes	
  visions	
  du	
  monde	
  se	
  décline	
  en	
  d’innombrables	
  variantes	
  et	
  chacune	
  intègre	
  
des	
  éléments	
  des	
  autres.	
  
A	
   ces	
   trois	
   grands	
   holoparadigmes	
   peut	
   être	
   adjoint	
   un	
   quatrième	
  :	
   un	
   holoparadigme	
  
séculariste	
  et	
  agnostique.	
  Ce	
  modèle	
  qui	
  propose	
  une	
  suspension	
  des	
  points	
  de	
  vue	
  ultimes	
  
pour	
   permettre	
   à	
   chacun	
   de	
   se	
   déterminer	
   se	
   transforme	
   souvent	
   en	
   un	
   modèle	
  
d’imposition	
   du	
   seul	
   point	
   de	
   vue	
   considéré	
   comme	
   légitime,	
   à	
   savoir	
   le	
   point	
   de	
   vue	
  
séculariste	
  et	
  agnostique51.	
  
Les	
   conflits	
   herméneutiques	
   résultent	
   notamment	
   des	
   holoparadigmes	
   différents	
   dans	
  
lesquels	
   la	
   Bible	
   est	
   interprétée.	
   L’exégèse	
   à	
   prétention	
   scientifique	
   décrète	
   que	
   seul	
   un	
  
holoparadigme	
  matérialiste	
   (athéisme	
  méthodologique	
   voire	
   ontologique)	
   ou	
   agnostique	
  
est	
  acceptable.	
  L’exégèse	
  convictionnelle	
  chrétienne	
  reconnaît	
  que	
  seul	
  un	
  holoparadigme	
  
monothéiste	
  rend	
  adéquatement	
  et	
  ultimement	
  compte	
  de	
  son	
  «	
  objet	
  »	
  d’étude.	
  
D’où	
  les	
  inévitables	
  conflits.	
   	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
47 « Pour accéder à la compréhension, il faut reconnaître les paradigmes, c’est-à-dire les structures de pensée qui 
nous gouvernent et qui gouvernent les autres. (…) Mais que comprend-on dès lors que nous sommes conscients de 
nos paradigmes et de ceux de l’autre ? On comprend l’incompréhension ! L’acquis est capital. Nous parvenons à 
l’intelligibilité de l’inintelligibilité dans les relations humaines ». (Edgar Morin, « L’enjeu humain de la 
communication » in La communication. Etat des savoirs, Auxerre, Sciences Humaines Editions, 2005, p. 24). 
48 Shafique Keshavjee, « Intelligence de la création dans les religions », in Origine, Ordre et Intelligence, la 
Science et la Foi, Pierre Berthoud et Paul Wells (éds), Editions Excelsis/Editions Kerygma, Cléon d'Andran/Aix-en-
Provence, 2010 ; «L’orthodoxie radicale et la théologie des religions» in H.-CH. Askani, D. Andronicos et al. (éd.), 
Où est la vérité? La théologie aux défis de la Radical Orthodoxy et de la déconstruction, Genève, Labor et Fides, 
2012, pp. 75-102. Mon prochain livre, La reine, le moine et le glouton. La grande fissure des fondations (Paris, 
Seuil,  mai 2014) traitera de cette thématique sur un mode romanesque. 
49 Le concept de « paradigme » a été revalorisé par Thomas Kuhn dans le domaine de l’histoire des sciences pour 
rendre compte de « ce que les membres d’une communauté scientifique possèdent en commun ». Cf. Thomas Kuhn, 
La structure des révolutions scientifiques (1970), Paris, Flammarion, 2008, p. 240. La première édition de cet 
ouvrage a paru en anglais en 1962 et la seconde en 1970. Dans la postface de cette dernière édition, Kuhn met en 
évidence deux sens principaux donnés au concept de paradigme : un sens global de théorie d’ensemble et un sens 
particulier de modèle explicatif. Même si le concept de paradigme chez Kuhn s’applique en priorité à l’idée d’un 
« modèle explicatif dominant au sein d’une discipline scientifique » (cf. art. « paradigme » in Jean-François 
DORTIER (dir.) Le dictionnaire des sciences humaines, Auxerre, Sciences humaines, 2004, p. 627), il me semble 
utilisable en dehors du champ scientifique, à la condition que l’extension de son usage soit consciente.  
50 Concepts construits sur les racines grecques holos, totalité et meros, partie. 
51 Les Universités, et de manière plus large les pouvoirs politiques des sociétés occidentales, sont tentées d’imposer 
ce modèle séculariste et agnostique à tous (espaces publiques, médias, écoles d’Etat…). 



	
  
	
  

22	
  

	
  

	
  	
  	
  

	
  

!
!

Matérialisme!B!

!
!

Matérialisme!C!

!
!
!
!
!

monoholismes!

!
!
!
!
!

monothéismes!

Matérialisme!A!
A1!!A2!!A3!

sécularisme!

suspension(de(jugement!

monothéismes!

*
*
*
*
*

monoholismes!

*
*
*
*
*
*

matérialismes!

Sécularisme**
agnos2que,*rela2viste*et*«*neutre*»!

!
!

Monothéisme!B!

!
!

Monothéisme!C!

!
!
!
!
!

monoholismes!

!
!
!
!
!

matérialismes!

Monothéisme!A!
A1!!A2!!A3!

sécularisme!

!
!

Monoholisme!B!

!
!

Monoholisme!C!

!
!
!
!
!

monothéismes!

!
!
!
!
!

matérialismes!

Monoholisme!A!
A1!!A2!!A3!

sécularisme!



	
  
	
  

23	
  

3.7.	
  L’herméneutique	
  et	
  l’herméneute	
  
	
  
	
  
Si	
   l’herméneutique	
   n’est	
   pas	
   «	
  une	
   méthode	
   objective	
  »,	
   mais	
   bien	
   un	
   processus	
  
interprétatif	
  d’un	
  sujet	
  appartenant	
  à	
  une	
  tradition	
  de	
  convictions,	
  alors	
  il	
  ne	
  peut	
  y	
  avoir	
  
de	
  réflexion	
  sur	
  l’herméneutique	
  sans	
  	
  réflexion	
  sur	
  l’herméneute.	
  
	
  
Dans	
   le	
  bouddhisme,	
   comme	
  d’ailleurs	
  dans	
   toutes	
   les	
   traditions	
   religieuses,	
   il	
   est	
   impensable	
  de	
  
séparer	
  sagesse,	
  éthique	
  et	
  pratique.	
  Ainsi,	
  le	
  Noble	
  sentier	
  octuple	
  (la	
  4ème	
  Noble	
  Vérité)	
  -­‐le	
  Sentier	
  
qui	
  mène	
  à	
  la	
  libération-­‐	
  articule	
  les	
  trois	
  dimensions.	
  Pas	
  de	
  compréhension	
  juste,	
  de	
  pensée	
  juste,	
  
de	
   parole	
   juste	
   (sagesse),	
   sans	
   action	
   juste,	
   moyens	
   d’existence	
   justes,	
   effort	
   juste	
   (éthique),	
  
attention	
  juste	
  et	
  concentration	
  juste	
  (discipline)52.	
  Et	
  réciproquement.	
  
	
  
Parler	
   de	
   l’éthique	
   ou	
   de	
   la	
   spiritualité	
   de	
   l’herméneute	
   peut	
   sembler	
   hors	
   propos.	
   Seul	
  
compterait	
  sa	
  capacité	
  à	
  analyser,	
  à	
  comprendre	
  et	
  à	
  donner	
  à	
  comprendre.	
  
Le	
  sujet	
  est	
  éminemment	
  délicat.	
  Aborder	
  de	
  telles	
  questions	
  peut	
  donner	
  l’impression	
  de	
  
se	
  poser	
  en	
  «	
  juge	
  »,	
  alors	
  que	
  le	
  premier	
  à	
  devoir	
  être	
  «	
  jugé	
  »	
  c’est	
  toujours	
  soi-­‐même.	
  
La	
  qualité	
  de	
  la	
  vie	
  de	
  prière,	
  la	
  manière	
  de	
  gérer	
  l’argent,	
  les	
  orientations	
  et	
  les	
  pratiques	
  
sexuelles,	
   les	
   engagements	
   sociaux	
   et	
   politiques	
   ont,	
   parmi	
   bien	
   d’autres	
   facteurs,	
   des	
  
influences	
  sur	
  la	
  manière	
  même	
  de	
  pratiquer	
  l’herméneutique.	
  
	
  
Le	
  modèle	
   d’une	
   herméneutique	
   sage,	
   pourrait-­‐on	
   dire,	
   est	
   inséparable	
   de	
   l’herméneute	
  
comme	
  «	
  modèle	
  d’un	
  sage	
  »	
  (Jacob	
  Neusner)53.	
  
	
  
L’épître	
  de	
  Jacques	
  invite	
  chacun	
  à	
  devenir	
  des	
  «	
  réalisateurs	
  de	
  la	
  parole	
  »	
  (poiètai	
  logou)	
  
et	
   pas	
   seulement	
   des	
   auditeurs.	
   Seul	
   le	
   réalisateur	
   d’œuvre	
   (poiètès	
   ergou)	
   est	
   déclaré	
  
heureux.	
  	
  
	
  
Il	
   est	
   aussi	
   un	
   autre	
   sens	
   dans	
   lequel	
   l’herméneute	
   joue	
   un	
   rôle	
   fondamental	
   dans	
   la	
  
pratique	
  de	
  l’herméneutique.	
  C’est	
  dans	
  sa	
  capacité	
  unique	
  à	
  intégrer	
  et	
  à	
  innover,	
  à	
  laisser	
  
résonner	
  les	
  paroles	
  bibliques	
  en	
  soi	
  et	
  à	
  devenir	
  soi-­‐même	
  poète.	
  
	
  
Ailleurs,	
   j’ai	
  suggéré	
  qu’il	
  y	
  a	
  au	
  moins	
  trois	
  manières	
  différentes	
  et	
  complémentaires	
  par	
  
lesquelles	
  nous	
  sommes	
  appelés	
  à	
  lire	
  la	
  Bible54.	
  
	
  
1.	
  La	
  lecture	
  obéissante	
  qui	
  consiste	
  à	
  écouter	
  attentivement	
  les	
  textes	
  de	
  la	
  Bible	
  et	
  à	
  les	
  
mettre	
  en	
  pratique.	
  
	
  
2.	
   La	
   lecture	
   existentielle	
   qui	
   consiste	
   à	
   s’identifier	
   à	
   l’extraordinaire	
   diversité	
  
d’expériences	
  des	
  figures	
  de	
  la	
  Bible.	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
52 Lire par ex. l’ouvrage de référence de Walpola Rahula, L’enseignement du Bouddha d’après les textes les plus 
anciens, Paris, Seuil, 1961, pp.68s. 
53 « Il (le judaïsme) est une religion qui repose sur l’idée de Torah, c’est-à-dire de Révélation. Et cette révélation 
s’est précisément exprimée ou s’exprime sous trois formes : un livre, la Bible hébraïque (pour une large part, 
l’Ancien Testament du christianisme) ; une tradition orale mémorisée, puis mise par écrit dans la Mishnah, à partir 
de 200 après J.-C. environ, ainsi que dans d’autres document ultérieurs ; enfin, surtout, le modèle d’un sage qui 
incarne ici et maintenant, le paradigme de Moïse, et qu’on appelle rabbin » (« Le judaïsme », Le grand atlas des 
religions, Paris, Encylopaedia Universalis, 1988, p.226). 
54 Shafique Keshavjee, Dieu à l’usage de mes fils, Paris, Seuil, 2000, pp.161s. 



	
  
	
  

24	
  

3.	
   La	
   lecture	
   musicale	
   qui	
   consiste	
   à	
   reconnaître	
   que	
   les	
   Ecritures	
   sont	
   comme	
   des	
  
partitions	
   que	
   nous	
   sommes	
   appelées	
   à	
   interpréter	
   de	
   manière	
   unique	
   et	
   qui	
   nous	
  
appellent	
  à	
  développer	
  notre	
  propre	
  créativité.	
  
	
  
A	
  l’image	
  du	
  Dieu	
  trinitaire,	
  ces	
  trois	
  lectures	
  articulent	
  écoute	
  (du	
  Père),	
  solidarité	
  (avec	
  le	
  
Fils)	
  et	
  liberté	
  (par	
  l’Esprit).	
  	
  
	
  
La	
   lecture	
   obéissante	
   nous	
   apprend	
   aussi	
   à	
   découvrir	
   qui	
   sont	
   véritablement	
   les	
  
personnages	
  de	
  la	
  Bible.	
  
	
  
La	
  lecture	
  existentielle	
  nous	
  apprend	
  à	
  découvrir	
  que	
  je	
  suis	
  chacun	
  des	
  personnages	
  de	
  la	
  
Bible.	
  
	
  
La	
  lecture	
  musicale	
  nous	
  apprend	
  à	
  découvrir	
  que	
  nous	
  ne	
  sommes	
  aucun	
  des	
  personnages	
  
de	
  la	
  Bible	
  et	
  que	
  chacun	
  est	
  appelé	
  par	
  Dieu	
  à	
  devenir	
  lui-­‐même.	
  
	
  
Dit	
  autrement,	
   il	
   s’agit	
  de	
   toujours	
  parfaire	
  sa	
  technique	
  musicale	
  (lecture	
  obéissante),	
  de	
  
jouer	
   les	
  grands	
  morceaux	
  du	
  passé	
   (lecture	
   existentielle)	
   et	
   d’improviser	
  sa	
  propre	
  œuvre	
  
(lecture	
  musicale)	
  dans	
  un	
  esprit	
  de	
  service.	
  
	
  
	
  
Transition	
  
	
  
Quelle	
  herméneutique	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  et	
  laïcs	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  
	
  
Les	
   chrétiens	
   confessent	
   que	
   le	
   Seigneur,	
   c’est	
   Jésus.	
   Il	
   est	
   le	
   grand	
   Virtuose	
   de	
  
l’interprétation	
  de	
  la	
  volonté	
  de	
  Dieu.	
  Or	
  cette	
  volonté	
  c’est	
  l’abaissement	
  des	
  orgueilleux	
  et	
  
l’élévation	
  des	
  humbles	
  pour	
  que	
  tous	
  participent	
  à	
  la	
  symphonie	
  de	
  sa	
  Vie.	
  
	
  
Enseigner	
   l’herméneutique	
   des	
   Ecritures,	
   c’est	
   apprendre	
   à	
   toujours	
   mieux	
   se	
   mettre	
   à	
  
l’école	
  du	
  Musicien	
  par	
  excellence	
  afin	
  d’aider	
  des	
  musiciens	
  en	
  formation	
  à	
  devenir	
  eux-­‐
mêmes	
  des	
  musiciens	
  qualifiés	
  capables	
  d’aider	
  celles	
  et	
  ceux	
  qu’ils	
  rencontrent	
  en	
  chemin	
  
à	
  devenir	
  de	
  bons	
  musiciens	
  à	
  leur	
  tour.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
   	
  



	
  
	
  

25	
  

4.	
  Quel	
  projet	
  de	
  Haute	
  Ecole	
  de	
  Théologie	
  (HET)	
  ?	
  
	
  
En	
  introduction,	
  je	
  dois	
  rappeler	
  qu’il	
  est	
  important	
  de	
  différencier	
  mon	
  point	
  de	
  vue	
  sur	
  le	
  projet	
  
de	
  l’école	
  de	
  celui	
  du	
  groupe	
  qui	
  y	
  travaille.	
  De	
  dire	
  aussi	
  que	
  le	
  projet	
  de	
  la	
  HET	
  est	
  évolutif	
  et	
  qu’il	
  
intègre	
  une	
  diversité	
  de	
  perspectives	
  qu’il	
  importe	
  de	
  gérer.	
  Cette	
  section	
  sera	
  donc	
  plus	
  sommaire.	
  
	
  
4.1.	
  Origine	
  du	
  projet	
  
	
  
Le	
   projet	
   de	
   HET	
   est	
   le	
   fruit	
   de	
   l’initiative	
   d’un	
   homme,	
   M.	
   Jean-­‐Claude	
   Badoux,	
   ancien	
  
président	
  de	
  l’EPFL	
  et	
  ancien	
  président	
  du	
  Conseil	
  synodal.	
  
Voici	
  la	
  question	
  qu’il	
  se	
  posait	
  et	
  qu’il	
  a	
  posée	
  à	
  un	
  groupe	
  de	
  pasteurs	
  et	
  de	
  professeurs	
  
de	
  théologie	
  (réformés,	
  évangéliques	
  et	
  catholique)	
  qu’il	
  avait	
  rassemblés	
  en	
  2011:	
  
	
  
“La	
  formation	
  académique	
  des	
  futurs	
  ministres	
  des	
  Eglises	
  protestantes	
  est-­‐elle	
  adéquate	
  
pour	
  les	
  défis	
  à	
  venir?”	
  
	
  
Le	
  groupe	
  de	
  travail	
  a	
  cherché	
  à	
  développer	
  un	
  regard	
  synoptique	
  sur	
  les	
  différents	
  lieux	
  
de	
   formation	
   théologique	
   en	
   Suisse	
   romande	
   (leurs	
   identités,	
   leurs	
   évolutions…).	
   Il	
   s’est	
  
aussi	
  intéressé	
  à	
  découvrir	
  quels	
  sont	
  les	
  lieux	
  de	
  formation	
  créatifs	
  en	
  dehors	
  de	
  la	
  Suisse.	
  
	
  
L’expérience	
  riche	
  de	
  la	
  création	
  de	
  St	
  Mellitus	
  College	
  à	
  Londres	
  a	
  particulièrement	
  retenu	
  notre	
  
attention	
  et	
  a	
  inspiré	
  notre	
  projet.	
  En	
  l’espace	
  de	
  dix	
  ans,	
  ce	
  lieu	
  de	
  formation,	
  complémentaire	
  aux	
  
Facultés	
   et	
   écoles	
   existantes	
   est	
   devenu	
   un	
   des	
   plus	
   grands	
   centres	
   de	
   formation	
   de	
   l’Eglise	
  
anglicane55.	
  
	
  
4.2.	
  Constat	
  à	
  la	
  base	
  du	
  projet	
  
	
  
Un	
  triple	
  constat	
  est	
  à	
  la	
  base	
  du	
  projet.	
  
	
  
a.	
  Evolution	
  des	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  et	
  écoles	
  bibliques	
  
	
  
Les	
   Facultés	
   de	
   théologie	
   protestante	
   de	
   Suisse	
   romande	
   ont	
   traversé	
   de	
   grandes	
  
turbulences	
  qui	
  ont	
  été	
  largement	
  médiatisées.	
  	
  
L’affaiblissement	
  et	
  demain	
  la	
  disparition	
  de	
  la	
  Faculté	
  de	
  Neuchâtel,	
  le	
  maintien	
  à	
  Genève	
  
de	
  presque	
  toutes	
  les	
  disciplines	
  théologiques	
  	
  (et	
  cela	
  contre	
  le	
  projet	
  initial	
  des	
  recteurs),	
  
la	
   présence	
   à	
   Lausanne	
   d’une	
   partie	
   des	
   sciences	
   bibliques	
   et	
   de	
   la	
   grande	
   partie	
   des	
  
sciences	
   des	
   religions	
   (l’histoire	
   des	
   religions	
   étant	
   encore	
   enseignée	
   à	
   Genève),	
   tel	
   est	
  
l’état	
  actuel	
  en	
  quelques	
  mots.	
  	
  
Plus	
   fondamentalement,	
   les	
   tensions	
   résultant	
   de	
   l’identité	
   même	
   des	
   disciplines	
   de	
   la	
  
théologie	
   (sont-­‐elles	
   d’abord	
   «	
  chrétiennes	
  »,	
   «	
  historiques	
   et	
   critiques	
  »,	
  
«	
  philosophiques	
  »,	
   identiques	
   aux	
   autres	
   «	
  sciences	
   humaines	
  »	
  ?	
   etc.)	
   et	
   les	
   tensions	
  
résultant	
   du	
   désaccord	
   quant	
   au	
   degré	
   d’articulation	
   des	
   disciplines	
   entre	
   elles	
   ont	
   été	
  
nombreuses.	
   Et	
   elles	
   ne	
   sont	
   pas	
   terminées.	
   Ces	
   questions	
   traversent	
   en	
   fait	
   toutes	
   les	
  
Facultés	
  de	
  théologie	
  d’Etat	
  du	
  monde	
  occidental.	
  Un	
  processus	
  de	
  «	
  dés-­‐Eglisation	
  »	
  et	
  de	
  
déchristianisation	
  (Gottfried	
  Locher)	
  est	
  perceptible	
  en	
  de	
  très	
  nombreux	
  endroits56.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
55 Voir leur site : http://www.stmellitus.org 
56 « „Dés‐Égliser“, touche aussi un autre domaine : la théologie universitaire. Nos facultés protestantes sont depuis 
longtemps „dés‐Églisées“. L’influence des autorités ecclésiales sur la nomination des professeurs et sur le cursus 
universitaire a disparu. La direction des Eglises ne porte plus qu’une responsabilité réduite dans la formation 
théologique des jeunes gens et jeunes femmes qui pourtant deviendront des pasteures et des pasteurs. Sur le radar de 
nombreux académiciens, l’Eglise n’apparaît plus que comme un clignotement négligeable. Or, nous sommes déjà à 
l’étape suivante: la théologie universitaire n’est pas seulement «dés-Eglisée», elle est en train de se déchrisitianiser. 



	
  
	
  

26	
  

Parallèlement,	
  les	
  Ecoles	
  bibliques	
  évangéliques	
  (Institut	
  biblique	
  et	
  missionnaire	
  Emmaüs	
  
(fondé	
   en	
   1925),	
   Institut	
   biblique	
   de	
   Genève	
   (fondé	
   en	
   1928),	
   Institut	
   biblique	
   d’Orvin	
  
(fondé	
  en	
  1988))	
  sont	
  en	
  mutation.	
  	
  
Ainsi,	
  l’Institut	
  biblique	
  et	
  missionnaire	
  Emmaüs,	
  après	
  avoir	
  introduit	
  un	
  bachelor,	
  se	
  pose	
  
la	
  question	
  de	
  l’opportunité	
  d’introduire	
  un	
  master.	
  Cet	
  Institut	
  est	
  aussi	
  celui	
  qui	
  intègre	
  la	
  
plus	
   grande	
   diversité	
   des	
   Eglises	
   évangéliques.	
   Depuis	
   les	
   origines,	
   des	
   réformés	
   y	
   ont	
  
enseigné	
  et	
  étudié.	
  
	
  
Pour	
  information,	
  voici	
  quelques	
  chiffres.	
  
	
  

	
  
	
  
(Selon	
  les	
  chiffres	
  fournis	
  par	
  les	
  secrétariats	
  de	
  GE/LSNE	
  et	
  NE	
  au	
  3	
  juin	
  2013	
  et	
  d’autres	
  chiffres	
  trouvés	
  sur	
  Internet)	
  
	
  
	
  
Les	
  chiffres	
  pour	
  les	
  Facultés	
  réformées	
  peuvent	
  paraître	
  relativement	
  élevés.	
  Si	
  l’on	
  enlève	
  tous	
  les	
  
étudiants	
  de	
  Bossey	
  inscrits	
  à	
  Genève,	
  tous	
  les	
  étudiants	
  à	
  distance	
  vivant	
  ailleurs	
  qu’en	
  Suisse	
  et	
  
n’allant	
   pas	
   jusqu’au	
   master	
   et	
   tous	
   les	
   étudiants	
   qui	
   n’ont	
   pas	
   choisi	
   la	
   théologie	
   pratique,	
   le	
  
nombre	
  potentiel	
  d’étudiants	
  se	
  destinant	
  au	
  ministère	
  pastoral	
  se	
  réduit	
  fortement.	
  Pour	
  toute	
  la	
  
Suisse	
   romande,	
   il	
   en	
   reste	
   une	
   trentaine,	
   ce	
   qui	
   est	
   réjouissant,	
   mais	
   ce	
   nombre	
   est	
   largement	
  
insuffisant	
  face	
  à	
  la	
  pénurie	
  pastorale	
  qui	
  est	
  annoncée57.	
  
	
  
	
  
	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
La théologie devient «Religious Studies». La théologie systématique devient philosophie de la religion, sociologie 
de la religion, psychologie de la religion. Le lien confessionnel est supprimé au nom de l’esprit scientifique». 
(Gotttfried Locher, président du conseil de la FEPS devant le Synode de l’EERV, le 6 novembre 2010). 
57 Voici ce que Didier Halter, directeur de l’Office protestant a annoncé il y a 4 ans déjà : « En Suisse romande, 
environ douze pasteurs sont formés chaque année. Est-ce suffisant? Non. Car bientôt, toute une tranche d'âge, celle 
du baby-boom, va partir à la retraite. En même temps, le nombre d'étudiants en théologie diminue. On estime qu'il 
manquera bientôt du monde pour une quarantaine de postes en Suisse romande (Le Nouvelliste, 6/11/2010). 

   Etudiants  (Doctorants)  Enseignants 
•  Fribourg      400              (150)         30 
•  Genève       188          (33)                 8 

           (BTH+MTH en présence:?; BTH e-learing;?; Bossey: 43) 

•  Lausanne          42 (théologie)    (30 deux sections)   16 (deux sections) 

                               33 (sciences des religions)   

•  Neuchâtel         1                  (?)                  2 
               (Etudiants en master GE/LSNE/NE: 35 dont 30 avec théologie pratique) 

•  Bossey          43                  (5)            6 
•  Chambésy       16                  (4)            3 
•  Emmaüs           75                     4 (-25) 
•  IBETO    10                     3 (-21) 
•  IBG     60                            2 (-60) 
•  Ecône                 65                                          6 
   Total (théologie)  857 ?       (222?)         80 (+ 100) 



	
  
	
  

27	
  

b.	
  Evolution	
  des	
  Eglises	
  chrétiennes	
  
	
  
Alors	
   que	
   le	
   pourcentage	
   du	
   nombre	
   des	
   réformés	
   en	
   Suisse	
   ne	
   cesse	
   de	
   diminuer,	
   le	
  
nombre	
  des	
  évangéliques	
  et	
  des	
  protestants	
   issus	
  des	
  Eglises	
  de	
   la	
  migration	
  ne	
  cesse	
  de	
  
croître.	
  
Il	
  a	
  été	
  estimé	
  qu’il	
  y	
  a	
  pratiquement	
  deux	
  fois	
  plus	
  d’évangéliques	
  que	
  de	
  réformés	
  qui	
  se	
  
rassemblent	
  pour	
  un	
  culte	
  d’un	
  dimanche	
  ordinaire.	
  Et	
  pour	
  une	
  ville	
  comme	
  Genève,	
  il	
  y	
  a	
  
plus	
   de	
   chrétiens	
   issus	
   de	
   la	
   migration	
   que	
   de	
   chrétiens	
   de	
   l’Eglise	
   protestante	
   et	
   des	
  
Eglises	
  évangéliques	
  qui	
  se	
  retrouvent	
  pour	
  le	
  culte	
  dominical58.	
  	
  
	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  
	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
58 Quant à Lausanne, il y plus de 50 Eglises issues de la migration. Dans la ville de Londres, 44% des participants à 
la vie de l’Eglise (« churchgoers »), selon une recherche de 2006, sont dorénavant des Noirs (cité par Dietrich 
Werner, Theological Education in World Christianity. Ecumencial Perspectives and Future Priorities, Taiwan, 
Programme for Theology and Christian Cultures in Asia, 2011, p. 204). Depuis longtemps, Lukas Vischer et Walter 
Hollenwegger ont rendu attentif à l’importance de bien accueillir les Eglises issues de la migration. Une part du 
renouvellement des Eglises d’Occident est aussi liée à leur sort. Or la formation de leurs responsables ne peut se 
faire selon les méthodes traditionnelles (grande abstraction intellectuelle, prédominance de l’écrit, impossibilité de 
se libérer plusieurs années sans salaire pour se former…). De nouvelles approches doivent être inventées. Pour une 
présentation extrêmement précieuse de l’état de la formation théologique à travers le monde et des nouvelles 
perspectives, cf. de Dietrich Werner, David Esterline, Namsoon Kang, Joshva Raja, Handbook of Theological 
Education in World Christianity, Oxford, Regnum Books International, 2010.  

      Nombre de fidèles présents lors d’un week-end ordinaire en Suisse!

      Pourcentage de fidèles présents                                   Total 690’000!

• Catholiques romaines 37,9 %                    265’000!

• Évangéliques 29,1 %                                 200’000!

• Protestantes réformées 14,0 %                 100’000!

• Musulmanes 10,5 %                                    72’500!

•  Autres com. chrétiennes 4,4 %  !

•  Orthodoxes 1,1 %     Catholiques chrétiennes 0,2 %!

•  Hindouistes 0,9 %      Juives % 0,6 %      Bouddhistes 0,3 %!

•  Autres communautés 0,9 !

Christophe Monot, ARCHIVES DE SCIENCES SOCIALES DES RELIGIONS 158 (avril-juin 2012)!



	
  
	
  

28	
  

Dans	
   le	
  canton	
  de	
  Vaud,	
   l’Eglise	
  évangélique	
  réformée	
  et	
   l’Eglise	
  catholique	
  romaine	
  sont	
  
reconnues	
   comme	
   «	
  institutions	
   de	
   droit	
   public	
  ».	
   Si	
   l’Etat	
   leur	
   assure	
   les	
   moyens	
  
nécessaires	
  à	
  l’accomplissement	
  de	
  leur	
  mission,	
  c’est	
  bien	
  parce	
  que	
  c’est	
  une	
  «	
  mission	
  au	
  
service	
  de	
  tous	
  dans	
  le	
  Canton	
  »59.	
  
	
  
Je	
   crois,	
   dès	
   lors,	
   que	
   les	
   Eglises	
   réformée	
   et	
   catholique	
   ont	
   aussi	
   comme	
   mission	
   de	
  
s’assurer	
  que	
  les	
  Eglises	
  évangéliques	
  et	
  les	
  Eglises	
  issues	
  de	
  la	
  migration	
  (notamment)	
  se	
  
développent	
  au	
  mieux,	
  de	
  manière	
  paisible	
  et	
  œcuménique,	
  et	
  que	
  la	
  formation	
  théologique	
  
de	
  leurs	
  ministres	
  et	
  responsables	
  soit	
  la	
  plus	
  adéquate	
  et	
  de	
  la	
  meilleure	
  qualité	
  possible.	
  
Cela	
   est	
   rendu	
   possible	
   par	
   la	
   diminution	
   du	
   fossé	
   entre	
   «	
  évangéliques	
  »	
   et	
  
«	
  œcuméniques	
  »	
  dans	
  plusieurs	
  domaines60.	
  
	
  
	
  
c.	
  Evolution	
  du	
  paysage	
  des	
  Hautes	
  Ecoles	
  
	
  
Comme	
  déjà	
  mentionné,	
  les	
  Hautes	
  écoles	
  en	
  Suisse	
  passent	
  par	
  une	
  profonde	
  organisation.	
  
L’essor	
  notamment	
  des	
  Hautes	
  écoles	
  spécialisées	
  (HES)	
  en	
  est	
  un	
  des	
  signes.	
  Le	
   fait	
  que	
  
celles-­‐ci	
  pourront	
  aussi	
  délivrer	
  des	
  doctorats	
  atteste	
  de	
  leur	
  évolution	
  qualitative.	
  
Pourquoi	
  un	
  tel	
  essor	
  ?	
  Parce	
  que	
  l’apport	
  des	
  Universités,	
  même	
  s’il	
  est	
  fondamental,	
  n’est	
  
pas	
   suffisant	
   pour	
   le	
   bien	
   d’un	
   pays.	
   A	
   côté	
   des	
   formations	
   commerciales,	
   médicales,	
  
techniques	
  à	
  l’Université,	
  il	
  est	
  indispensable	
  d’offrir	
  des	
  formations	
  similaires,	
  avec	
  leurs	
  
spécificités	
  propres,	
  dans	
  des	
  HES.	
  
Les	
  Eglises	
  ont	
  souvent	
  été	
  au	
  fondement	
  de	
  la	
  création	
  des	
  Universités	
  par	
  leurs	
  Facultés	
  
de	
  théologie.	
  Il	
  est	
  donc	
  vital	
  qu’elles	
  restent	
  en	
  lien	
  avec	
  elles.	
  Ne	
  doivent-­‐elles	
  pas	
  aussi	
  
être	
   présentes	
   dans	
   le	
   monde	
   des	
   HES	
   par	
   une	
   Haute	
   Ecole	
   de	
   théologie	
  ?	
   Telle	
   est	
   la	
  
question	
  que	
  nous	
  nous	
   sommes	
  posée.	
   Les	
  Universités	
   offrent	
  une	
   excellente	
   formation	
  
théorique	
   avant	
   une	
   pratique.	
   Les	
   HES	
   offrent	
   une	
   excellente	
   formation	
   en	
   intégrant	
   la	
  
pratique.	
   Pourquoi	
   une	
   telle	
   dualité	
  de	
   formation	
  ne	
  pourrait-­‐elle	
   être	
   offerte	
   aux	
   futurs	
  
ministres	
  ?	
  	
  
	
  
4.3.	
  Contenu	
  du	
  projet	
  
	
  
Le	
  contenu	
  du	
  projet	
  se	
  trouve	
  dans	
  le	
  document	
  en	
  annexe.	
  Le	
  projet	
  ne	
  cessant	
  d’évoluer	
  
au	
   gré	
   des	
   nouveaux	
   partenaires	
   (ou	
   du	
   refus	
   de	
   participer	
   de	
   certains	
   partenaires	
  
potentiels),	
  la	
  version	
  actuelle	
  est	
  donc	
  provisoire.	
  
	
  
(Lecture	
  et	
  commentaire	
  du	
  document	
  «	
  Haute	
  école	
  de	
  théologie	
  en	
  Suisse	
  romande	
  ».)	
  
	
  
	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
59 Constitution du Canton de Vaud, art.170. 
60 Sur cette thématique, lire aussi de Dietrich Werner, Theological Education in World Christianity. Ecumencial 
Perspectives and Future Priorities (op.cit.). Voici ce que rapporte ce spécialiste mondial de la formation 
théologique : « There is a movement towards a broadened convergence and some substantial common ground 
between the different actors in theological education from so-called evangelical and ecumenical background on 
essentiel elements in the understanding of holistic theological education. We are committed to deepen dialogue 
between Evangelical, Pentecostal, Protestant and other Historical Churches in order to overcome stereotypes of 
mutual perceptions and to contribute to a mutually enriching and mutually learning process in theological education. 
This can lead to enabling more collaborative efforts both on international and in regional levels in strengthening 
theological education »  (Agenda 21 for Common Collaboration in Theological Education – Findings of the 
Birmingham Process 2011) (op.cit. p.243). Dietrich Werner était présent à la rencontre de Crêt-Bérard du 21 
novembre 2012 (cf. infra). Selon lui, ce projet de la HET en Suisse romande est non seulement important, mais il est 
en phase avec ce qui est le plus innovateur dans d’autres parties du monde. 



	
  
	
  

29	
  

4.4.	
  Réactions	
  au	
  projet	
  
	
  
Le	
   21	
   novembre	
   2012,	
   une	
   rencontre	
   organisée	
   par	
   le	
   Conseil	
   du	
   projet	
   eut	
   lieu	
   à	
   Crêt-­‐
Bérard.	
  Pour	
  la	
  première	
  fois	
  des	
  responsables	
  de	
  pratiquement	
  tous	
  les	
  lieux	
  de	
  formation	
  
théologique	
   de	
   Suisse	
   romande	
   et	
   de	
   nombreux	
   responsables	
   d’Eglises	
   étaient	
   présents.	
  
D’une	
   part	
   pour	
   entendre	
   Graham	
   Tomlin,	
   doyen	
   de	
   St	
   Mellitus	
   College,	
   présenter	
   leur	
  
expérience,	
  et	
  d’autre	
  part	
  pour	
  discuter	
  du	
  projet.	
  
Voici	
  de	
  manière	
  synthétique,	
  quelques	
  réactions	
  au	
  projet61.	
  
	
  
	
  

	
  
	
  
	
  

	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
61 Ces tableaux sont extraits d’un PowerPoint présentant le projet de HET à une douzaine de membres du Grand 
Conseil vaudois le 4 juin 2013 à Lausanne. Il est à disposition auprès de moi pour toute personne intéressée. 

Positives!
!

Présidents d�Eglises évangéliques!
Président d�Eglises ethniques!
Responsables de formation évangéliques!
Responsables de formation catholiques!
Responsables de formation oecuménique!
Ministres réformés!
Anciens directeur et président de l’OPF!
Quelques politiciens!

Négatives!
!

Conseil synodal vaudois!
Bureau de la CER!
Professeurs de théologie de Lausanne 
et de Genève! Journée du 21 novembre 2012 à Crêt-Bérard!

!
St-Prex, 22 novembre 2012 (Apic) Un projet de Haute Ecole de théologie 
protestante en Suisse romande a été soumis, le 21 novembre 2012, à 
quelque 70 personnes impliquées dans la formation théologique des milieux 
réformés et évangéliques. Après un sondage, les initiants ont été encouragés 
à poursuivre leur réflexion. 

Des réactions au projet!

Des réactions au projet!

Buts 
 
 
La HET-PRO a comme but la transmission fidèle et créative de la foi chrétienne (révélation 
biblique, vie et enseignement du Christ, doctrine et éthique chrétiennes) et de l�héritage 
judéo-chrétien (traditions spirituelles et cultuelles, intellectuelles et culturelles) qui 
participent au fondement de la Suisse et de l�Occident. Pour ce faire, elle puise dans le 
courant de vie reçu des apôtres et des grands témoins de la foi (pères et mères de l�Eglise, 
réformateurs, inspirateurs des divers courants de la spiritualité et de la culture chrétiennes). 
 
Pour assurer la meilleure transmission possible, la HET-PRO souhaite fédérer les forces 
vives du christianisme protestant vaudois et romand (évangéliques, charismatiques et 
réformées, notamment) en dialogue avec le christianisme d�autres confessions (catholique 
romaine, catholique chrétienne, anglicane et orthodoxes en particulier) et d�autres lieux 
(Eglises des migrants, du Nord et du Sud, de l�Ouest et de l�Est). 

!

Positives!
!

Présidents d�Eglises évangéliques!
Président d�Eglises ethniques!
Responsables de formation évangéliques!
Responsables de formation catholiques!
Responsables de formation oecuménique!
Ministres réformés!
Quelques politiciens!

Négatives!
!

Conseil synodal vaudois!
Bureau de la CER!
Professeurs de théologie de Lausanne 
et de Genève!

Craintes 
 
* Concurrence aux Facultés de 
théologie 
 
* Impossibilité de collaborer 
avec des évangéliques 
 
* Niveau HES est inacceptable 
pour des pasteurs 
 
 
* Peur de perdre de l�argent 
de l�Etat 
 
 

Réponses 
 
* Complémentarité et non 
concurrence 
 
* Valeur et défi d�une large 
collaboration intra-protestante 
 
* Niveau HES est aussi 
acceptable pour des pasteurs 
(en tout cas, comme formation préalable) 

 
* L�argent de l�Etat doit servir 
le bien commun et pas 
seulement les réformés 
 



	
  
	
  

30	
  

Une	
  des	
  grandes	
  questions	
  qui	
  se	
  posent	
  est	
  bien	
   la	
  suivante	
  :	
  si	
  une	
  HET	
  voit	
   le	
   jour	
  (et	
  
elle	
   le	
   verra	
   certainement	
   pour	
   les	
   Eglises	
   évangéliques),	
   ne	
   sera-­‐t-­‐elle	
   pas	
   une	
  
concurrence	
  pour	
  les	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  protestante	
  ?	
  
	
  
En	
  Angleterre,	
  la	
  création	
  de	
  St	
  Mellitus	
  College,	
  dans	
  un	
  premier	
  temps,	
  a	
  semblé	
  menacer	
  
les	
   autres	
   lieux	
   de	
   formation.	
   Mais	
   leur	
   spécificité	
   (lien	
   entre	
   théorie	
   et	
   pratique,	
  
spiritualité	
  et	
  vie	
  académique)	
  a	
  attiré	
  de	
  nouveaux	
  publics.	
  Et	
  leur	
  dynamisme	
  a	
  obligé	
  les	
  
autres	
  Facultés	
  à	
  revoir	
  leur	
  offre	
  et	
  cela	
  les	
  a	
  dynamisées	
  à	
  leur	
  tour.	
  
	
  
La	
  présence	
  de	
  trois	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  en	
  Suisse	
  romande	
  n’a	
  pas	
  semblé,	
  jusqu’à	
  peu,	
  
être	
   un	
   obstacle.	
   La	
   limitation	
   progressive	
   à	
   une	
   seule	
   Faculté	
   (sur	
   deux	
   lieux)	
   pourrait	
  
tout-­‐à-­‐fait	
  se	
  concevoir	
  en	
  collaboration	
  avec	
  une	
  seule	
  HET.	
  
	
  
Plusieurs	
  professeurs	
  de	
  théologie	
  catholique	
  ont	
  déjà	
  dit	
  leur	
  intérêt	
  à	
  collaborer	
  avec	
  ce	
  
projet	
   de	
  HET.	
   Car	
   il	
   s’agit	
   bien	
   aussi	
   d’intérêt	
   réciproque.	
   Susciter	
   de	
   nouveaux	
   publics,	
  
accueillir	
  des	
  étudiants	
  de	
  l’ensemble	
  de	
  la	
  gamme	
  du	
  protestantisme,	
  permettre	
  le	
  passage	
  
des	
   étudiants	
   d’une	
   Ecole	
   à	
   l’autre	
   (inscrits	
   pour	
   tel	
   cours	
   ou	
   tel	
   semestre	
   en	
   tel	
   lieu),	
  
favoriser	
  la	
  circulation	
  des	
  enseignants…	
  ne	
  pourrait	
  être	
  qu’un	
  gain	
  pour	
  tous.	
  
	
  
Mais	
  si	
  cela	
  sera	
  le	
  cas,	
  seul	
  l’avenir	
  nous	
  le	
  dira…	
  
	
  
	
  
Conclusion	
  
	
  
«	
  Quelle	
  herméneutique	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  d’aujourd’hui	
  ?	
  »	
  
	
  
L’herméneutique	
   à	
   enseigner	
   aux	
   (futurs)	
  ministres	
   et	
   laïcs	
   d’aujourd’hui	
   est	
   celle	
   de	
   la	
  
pluralité	
  des	
  herméneutiques.	
  	
  
Il	
   est	
   important	
   que	
   les	
   différentes	
   «	
  traditions	
   de	
   lectures	
  »	
   des	
   uns	
   et	
   des	
   autres,	
  
d’Occident	
  et	
  d’ailleurs62	
  (catholiques,	
  orthodoxes,	
  protestantes,	
  philosophiques,	
  historico-­‐
critiques,	
  scientifiques,	
  juives,	
  bouddhistes…63)	
  soient	
  comprises	
  par	
  les	
  uns	
  et	
  les	
  autres.	
  
	
  
L’herméneutique	
  à	
  enseigner	
  aux	
  (futurs)	
  ministres	
  et	
  laïcs	
  d’aujourd’hui	
  est	
  aussi	
  celle	
  de	
  
la	
  nécessaire	
  hiérarchie	
  des	
  herméneutiques.	
  	
  
Comme	
  (futurs)	
  ministres	
  d’une	
  Eglise,	
  il	
  est	
  important	
  que	
  la	
  «	
  tradition	
  de	
  lectures	
  »	
  (ou	
  
le	
  «	
  faisceau	
  de	
  traditions	
  de	
  lectures)	
  de	
  cette	
  Eglise	
  soit	
  bien	
  comprise	
  et	
  intégrée.	
  Encore	
  
faut-­‐il	
  que	
  cette	
  tradition	
  (ou	
  faisceau	
  de	
  traditions)	
  soit	
  bien	
  explicitée64.	
  
	
  
L’herméneutique	
   à	
   enseigner	
   aux	
   (futurs)	
  ministres	
   et	
   laïcs	
   d’aujourd’hui	
   est	
   aussi	
   celle	
  
d’une	
   nouvelle	
   symphonie	
   possible	
   des	
   herméneutiques	
   à	
   l’écoute	
   toujours	
   plus	
   fine	
   et	
  	
  
ensemble65	
  de	
  l’Herméneute	
  par	
  excellence	
  :	
  Kyrios	
  Iesous.	
  
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
62 La problématique herméneutique est bien plus complexe que ce que j’ai pu présenter dans ce texte, notamment 
parce que le débat herméneutique est aujourd’hui largement dominé en Occident… par des philosophes 
occidentaux! L’ouverture aux théologiens chrétiens d’autres aires culturelles (Asie, Afrique, Amérique latine...) sera 
vitale pour le renouvellement de la théologie et de l’Eglise pour les décennies à venir. 
63 Pour une étude herméneutique comparative des différentes « Ecritures » des traditions religieuses du monde, cf. 
de W. Cantwell Smith, What is Scripture ? A Comparative Approach, London, SCM Press, 1993. 
64 Pour les Eglises qui ont une confession de foi claire, cela est plus facile. Pour les Eglises réformées, réticentes à 
introduire des confessions de foi, cela est bien plus ardu. D’où de nombreux conflits internes résultant de la volonté 
d’imposer sa « tradition de lectures » (jugée seule fidèle à « l’identité réformée ») au détriment d’autres. 
65 Pour de premiers pas dans cette direction, cf. l’ouvrage de Peter Bouteneff & Dagmar Heller (ed.), Interpreting 
Together, Essays in Hermeneutics, Geneva, WCC Publications, 2001. 



	
  
	
  

31	
  

Et	
  c’est	
  dans	
  notre	
  compréhension	
  de	
  Kyrios	
  Iesous	
  que	
  les	
  enseignants	
  peuvent	
  converger	
  
ou…	
  fondamentalement	
  diverger.	
  
	
  
Les	
  Facultés	
  de	
   théologie	
  protestante	
  au	
  sein	
  d’Universités	
  d’Etat	
   refusent	
  d’avoir	
  une	
  confession	
  
de	
   foi	
   (en	
   tout	
   cas	
   en	
   Suisse	
   romande).	
   Rien	
   ne	
   doit	
   venir	
   limiter	
   la	
   «	
  liberté	
   de	
   recherche	
  »	
   du	
  
professeur.	
  	
  L’éloge	
  de	
  la	
  liberté	
  est	
  tout	
  à	
  leur	
  honneur	
  et	
  cette	
  liberté	
  doit	
  être	
  protégée.	
  Mais	
  au	
  
nom	
   de	
   cette	
   «	
  liberté	
  »,	
   les	
   enseignants	
   peuvent	
   être	
   tentés	
   de	
   se	
   soumettre	
   à	
   des	
   visions	
   du	
  
monde	
  qui	
  rétrécissent	
  la	
  liberté	
  :	
  celle	
  de	
  Dieu	
  et	
  donc	
  celle	
  des	
  humains66.	
  Ainsi,	
  l’adoption	
  d’une	
  
méthode	
  historico-­‐critique	
  sans	
  critique	
  des	
  présupposés	
  philosophiques	
  de	
  la	
  méthode	
  induit	
  une	
  
vision	
  du	
  monde	
  dans	
   laquelle	
  Dieu	
  ne	
  peut	
   intervenir	
  dans	
   l’histoire67.	
  La	
  résurrection	
  du	
  Christ	
  
vient	
   alors	
   à	
   être	
   niée	
   ou	
   anesthésiée68.	
   Seul	
   le	
   Jésus	
   ressuscité	
   par	
   le	
   Seigneur	
   (Père)	
   peut	
   être	
  
déclaré	
   Seigneur	
   (Fils).	
   Et	
   si	
   la	
   résurrection	
   est	
   niée,	
   le	
   «	
  Seigneur	
  »	
   ne	
   sera	
   pas	
   Jésus,	
   mais	
   la	
  
Raison	
  se	
  croyant	
  et	
  se	
  déclarant	
  autonome,	
  et	
  de	
  fait	
  soumise	
  à	
  une	
  vision	
  du	
  monde	
  matérialiste,	
  
agnostique	
  ou	
  autre.	
  
Le	
   projet	
   de	
   Haute	
   Ecole	
   de	
   théologie	
   protestante,	
   à	
   l’image	
   de	
   toutes	
   les	
   Facultés	
   de	
   théologie	
  
catholique,	
   orthodoxe,	
   évangélique	
   ou	
   œcuménique,	
   affirme	
   la	
   centralité	
   du	
   Symbole	
   de	
   Nicée-­‐
Constantinople69.	
   Tous	
   les	
   enseignants	
   devront	
   pouvoir	
   le	
   confesser.	
   Comme	
   ce	
   lieu	
   cherche	
   à	
  
rassembler	
   des	
   réformés	
   et	
   des	
   évangéliques	
   -­‐et	
   que	
   ceux-­‐ci	
   craignent	
   à	
   juste	
   titre	
   que	
   la	
  
résurrection	
   du	
   Christ	
   puisse	
   être	
   niée	
   et	
   que	
   l’autorité	
   de	
   la	
   Bible	
   soit	
   affaiblie-­‐,	
   le	
   document	
  
mentionne	
  aussi	
  la	
  référence	
  à	
  la	
  Confession	
  de	
  foi	
  du	
  Réseau	
  évangélique	
  suisse	
  et	
  les	
  Déclarations	
  
du	
  Mouvement	
  de	
  Lausanne70.	
  La	
  Seigneurie	
  de	
   Jésus	
   ressuscité	
  et	
   l’autorité	
  des	
  Ecritures	
  y	
   sont	
  
affirmées	
  avec	
  force.	
  A	
  la	
  différence	
  des	
  Facultés	
  de	
  théologie,	
  la	
  HET	
  a	
  donc	
  une	
  confession	
  de	
  foi	
  
très	
   claire.	
   Mais	
   à	
   la	
   différence	
   des	
   Facultés	
   de	
   théologie,	
   la	
   HET	
   n’a	
   pas	
   (encore)	
   l’ouverture	
   à	
  
l’ensemble	
  des	
  savoirs	
  contemporains.	
  
	
  
Le	
  danger	
  qui	
  guette	
  les	
  Facultés	
  de	
  théologie	
  protestante,	
  par	
  une	
  ouverture	
  très	
  grande	
  au	
  monde	
  
et	
  par	
  désir	
  d’être	
  audible,	
  c’est	
  la	
  perte	
  d’une	
  confession	
  claire	
  de	
  la	
  Seigneurie	
  de	
  Jésus.	
  
Le	
  danger	
  qui	
  guette	
  la	
  Haute	
  Ecole,	
  c’est	
  que	
  sa	
  confession	
  très	
  claire	
  de	
  la	
  Seigneurie	
  de	
  Jésus	
  ne	
  
l’ouvre	
  pas	
  suffisamment	
  aux	
  apports	
  du	
  monde	
  et	
  la	
  rende	
  inaudible.	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
66 Le Dieu de la Bible m’apparaît comme celui qui appelle les humains à participer à sa liberté. Sur cette thématique, 
cf. ma contribution à paraître : « La sécurité : une approche théologique » (www.skblog.ch). 
67 Ou, s’il intervient, c’est un Dieu docète et docile, agissant dans la construction et la reconstruction de sens par les 
humains. 
68 Au sein des Facultés de théologie protestante, plusieurs professeurs confessent clairement le Christ ressuscité dans 
la ligne de Barth. D’autres ont une position plus floue dans la ligne de Bultmann. Mais presque tous semblent tenir 
Ricoeur pour LA référence en matière herméneutique. Or Ricoeur, comme Bultmann, comprend la résurrection 
comme une « résurrection dans la communauté » (La critique et la conviction. Entretien avec François Azouvi et 
Marc de Launay (Paris, Hachette Littératures, 1995, p.230). Selon Ricoeur « le renoncement à l’idée de survie » (p. 
239), aussi rigoureux est-il, est nécessaire. « Pour employer un langage qui reste très mythique, je dirais ceci : Que 
Dieu, à ma mort, fasse de moi ce qu’il voudra. Je ne réclame rien, je ne réclame aucun « après ». Je reporte sur les 
autres, mes survivants, la tâche de prendre la relève de mon désir d’être, de mon effort pour exister dans le temps 
des vivants » (p. 239). Dans son ultime livre, il affirme encore: « La mort sans survie prend sens dans le don-service 
qui engendre une communauté » (Vivant jusqu’à la mort, Paris, Seuil, 2007, p. 91). Toute l’herméneutique de 
Ricoeur, aussi brillante soit-elle, s’achève dans une espérance dont le contenu chrétien est extrêmement pauvre. Et à 
mes yeux, l’Eglise chrétienne ne peut se limiter à annoncer l’espérance ricoeurienne. Non seulement celle-ci est 
« pauvre », mais elle est à mes yeux « infidèle » à ce que la tradition chrétienne n’a cessé de communiquer (une Vie 
transfigurée au coeur et après cette vie défigurée).  
69 Un des documents les plus importants produits par les Eglises chrétiennes au XXème siècle me semble être celui 
de Foi et Constitution, Confesser la foi commune. Explication œcuménique de la foi apostolique telle qu’elle est 
confessée dans le Symbole de Nicée-Constantinople (381), Paris, Cerf, 1993. Ce commentaire du Symbole, 
accompagné d’explications pour notre temps à été rédigé ensemble par des protestants, des catholiques et des 
orthodoxes (la rédaction finale de dix ans de travail en commissions ayant été confiée à Wolfhart Pannenberg, Jean-
Marie R. Tillard et Mary Tanner). 
70 Alors que bien des réformés n’arriveraient pas être en accord avec la tonalité générale de la Déclaration de 
Lausanne (1974), je pense que beaucoup d’entre eux pourraient reconnaître une réelle validité à celle de Cape Town 
(2010). 



	
  
	
  

32	
  

Conflit	
   ou	
   complémentarité	
  ?	
   Mon	
   espérance,	
   c’est	
   que	
   les	
   Eglises	
   protestantes	
  
reconnaissent	
  qu’une	
  fructueuse	
  complémentarité,	
  dans	
  et	
  au-­‐delà	
  du	
  conflit,	
  peut	
  se	
  vivre.	
  
	
  
Dans	
  l’Evangile	
  de	
  Marc,	
  Jésus	
  pose	
  une	
  question	
  sévère	
  aux	
  Sadducéens	
  qui	
  doutaient	
  de	
  
la	
  résurrection:	
  
	
  
«	
  N’est-­‐ce	
  pas	
  à	
  cause	
  de	
  cela	
  que	
  vous	
  que	
  vous	
  vous	
  égarez	
  :	
  ne	
  connaissant	
  ni	
  les	
  Ecritures	
  
ni	
  la	
  puissance	
  de	
  Dieu	
  ?	
  »	
  (Marc	
  12/24).	
  
	
  
L’herméneutique	
   à	
   enseigner	
   aux	
   ministres	
   et	
   aux	
   laïcs	
   d’aujourd’hui	
   est	
   une	
  
herméneutique	
   qui	
   comprend	
   les	
   Ecritures	
   et	
   qui	
   comprend	
   la	
   puissance	
   (dunamis)	
   de	
  
Dieu.	
  La	
  compréhension	
  des	
  Ecritures	
  sans	
  la	
  puissance	
  de	
  Dieu	
  et	
  la	
  compréhension	
  de	
  la	
  
puissance	
  de	
  Dieu	
  sans	
  les	
  Ecritures	
  sont	
  également	
  néfastes.	
  
Or	
   Jésus	
   révèle	
   sa	
  puissance	
  dans	
   le	
   service	
   et	
   la	
   faiblesse	
  de	
   la	
  Croix.	
   Tout	
  ministre	
   est	
  
appelé	
   au	
   service	
   et	
   sera	
   habité	
   par	
   la	
   faiblesse	
   de	
   la	
   Croix.	
  Mais	
   en	
   Jésus	
   ressuscité	
   est	
  
aussi	
   révélée	
   la	
   puissance	
   de	
   Dieu.	
   Par	
   elle	
   tout	
   ministre	
   est	
   aussi	
   appelé	
   à	
   être	
  
profondément	
  transformé71.	
  
L’herméneutique	
  à	
  enseigner	
  aux	
  ministres	
  et	
  laïcs	
  d’aujourd’hui	
  est	
  celle	
  où	
  Jésus	
  est	
  à	
  la	
  
fois	
  l’enseignant	
  du	
  ministère	
  et	
  l’enseignant	
  de	
  l’herméneutique.	
  
Or	
  Jésus	
  est	
  l’herméneute	
  par	
  excellence	
  des	
  Ecritures…	
  sans	
  rien	
  avoir	
  écrit	
  lui-­‐même	
  !	
  Sa	
  
Voix	
  a	
  résonné	
  dans	
  ses	
  disciples,	
   leurs	
  écrits	
  et	
   leurs	
   lettres,	
  et	
  elle	
  continue	
  à	
  résonner	
  
jusqu’à	
  nous.	
  
	
  
La	
  Bible	
  est	
   l’Espace	
  de	
   résonnance	
  de	
   la	
  Voix	
  de	
  Dieu	
  et	
  des	
  hommes72.	
  Et	
   c’est	
  dans	
   la	
  
résonnance	
  de	
  la	
  Voix	
  de	
  Jésus	
  que	
  Dieu	
  continue	
  à	
  nous	
  parler	
  aujourd’hui.	
  
	
  
«	
  Triple	
   écoute	
  »	
   ai-­‐je	
   dit.	
   Ecoute	
   prioritaire	
   des	
   voix	
   de	
   la	
   Bible.	
   Ecoute	
   des	
   voix	
   des	
  
traditions.	
  Ecoute	
  des	
  voix	
  du	
  monde73.	
  A	
  cela	
  il	
  faudrait	
  en	
  rajouter	
  une	
  quatrième.	
  Ecoute	
  
de	
  la	
  Voix	
  vivante	
  en	
  nous	
  à	
  force	
  d’écouter	
  résonner	
  toutes	
  ces	
  voix.	
  
	
  
«	
  C’est	
  pourquoi,	
  comme	
  dit	
  l’Esprit	
  Saint	
  :	
  aujourd’hui	
  si	
  vous	
  entendez	
  sa	
  voix,	
  n’endurcissez	
  
pas	
  vos	
  cœurs…	
  »74.	
  
	
  
La	
  Voix	
  de	
  Dieu	
  est	
  vivante.	
  Et	
  en	
  chacun	
  de	
  nous	
   il	
  y	
  des	
  obstacles.	
  Ma	
  prière,	
   c’est	
  que	
  
cette	
  Voix	
  vivante	
  de	
  Dieu,	
  par	
  sa	
  fine	
  subtilité	
  et	
  son	
  silence	
  respectueux,	
   libère	
  chacune	
  
de	
  nos	
  voix	
  pour	
  une	
  communication	
  symphonique	
  sous	
  la	
  direction	
  de	
  Kyrios	
  Iesous.	
   	
  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
71 Paul a admirablement enseigné et reflété dans sa vie, la mort et la résurrection du Christ (cf. 1 Corinthiens 2/1-5 ; 
1 Corinthiens 15 ; 2 Corinthiens 4 ; Philippiens 4/10 ; Romains 6…). 
72 Ainsi, la Bible peut être comprise non seulement comme Texte(s), Ecriture(s) ou Parole(s), mais aussi comme 
Voix qui résonne(nt). Pour une riche réflexion sur la thématique des voix dans la littérature, cf. de Christiaan L.Hart 
Nibbrig, Voix fantômes. La littérature à portée d’oreille, Paris, Van Dieren Editeur, 2008. L’ouvrage s’ouvre avec 
cette belle citation : « Il existe une écoute appropriée aux résonances. (…) Pour la plupart des gens, la résonance 
s’atténue lentement – finit par se perdre entièrement. Pour ceux qui ont l’ouïe appropriée, la résonance peut suivre 
ses propres lignes : elle s’estompe d’abord, reprend de l’amplitude ensuite et devient finalement plus sonore que le 
son lui-même » (Arthur Schnitzler à Olga Waissnix, 18.4.1888) (p.7). 
73 Il n’est pas inutile de préciser que l’écoute des « voix du monde » peut aussi être interprétée comme le 
déchiffrement des lois, mystères et signes que le Créateur y a inscrits. Ainsi, de grands scientifiques comme 
Newton, Pascal, James Maxwell, Kurt Gödel ou Francis Collins, pour ne mentionner qu’eux, ont chacun cherché à 
articuler « écoute de la Bible » et « écoute du monde ». Et ce n’est pas un hasard si les sciences modernes ont pris 
leur véritable essor dans des pays façonnés par une vision du monde née de l’écoute de la Bible. 
74 Hébreux 7/7 en reprenant le Psaume 95/7-11. 



	
  
	
  

33	
  

ANNEXES	
  
	
  

	
  
Théologie	
  ecclésiale	
  et	
  théologie	
  universitaire	
  
	
  
La	
   théologie	
   universitaire	
   est	
   à	
   distinguer	
   de	
   la	
   théologie	
   ecclésiale.	
   Et	
   au	
   sein	
   de	
   la	
   théologie	
  
universitaire,	
   la	
   théologie	
   convictionnelle	
   doit	
   être	
   distinguée	
   d’une	
   théologie	
   philosophique	
   et	
  
historico-­‐critique	
  .	
  
	
  
1.	
  L’Université	
  
	
  
L’Université	
  est	
  un	
  espace	
  de	
  liberté	
  au	
  service	
  d’une	
  quête	
  d’universalité	
  (vérité	
  pour	
  tous,	
  bien	
  de	
  
tous).	
  

1.1.	
   Hors	
   des	
   institutions	
   de	
   la	
   société	
   (Etat,	
   entreprises,	
   Eglises…),	
   elle	
   est	
   un	
   espace	
   qui	
  
résiste	
  aux	
  intérêts	
  particuliers	
  et	
  à	
  court	
  terme.	
  	
  

1.2.	
  Sa	
  liberté	
  est	
  fragile	
  et	
  doit	
  dès	
  lors	
  sans	
  cesse	
  être	
  reconquise.	
  	
  
1.3.	
  Sa	
  vocation	
  d’universalité	
  est	
  menacée	
  et	
  doit	
  dès	
  lors	
  sans	
  cesse	
  être	
  stimulée.	
  

	
  
2.	
  Théologie	
  ecclésiale	
  et	
  théologie	
  universitaire	
  
	
  
La	
  théologie	
  universitaire	
  est	
  différente	
  de	
  la	
  théologie	
  ecclésiale.	
  

	
  
2.1.	
  La	
   théologie	
   ecclésiale	
   a	
   comme	
  vocation	
  première	
  de	
  renouveler	
  continuellement	
   la	
  

fidélité	
  à	
  son	
  héritage	
  et	
  de	
  le	
  transmettre	
  librement	
  et	
  généreusement	
  dans	
  un	
  monde	
  qui	
  change.	
  
Elle	
  est	
  confessante.	
  

2.2.	
  La	
  théologie	
  universitaire	
  a	
  comme	
  vocation	
  première	
  de	
  garder	
  vivante	
  la	
  liberté	
  de	
  la	
  
recherche	
   (et	
   la	
   recherche	
   de	
   la	
   liberté)	
   au	
   service	
   d’une	
   quête	
   d’universalité	
   (attentive	
   à	
  
l’universalité	
   des	
   quêtes).	
   Elle	
   n’est	
   pas	
   au	
   service	
   de	
   l’Eglise,	
   mais	
   libre	
   pour	
   contribuer	
   au	
  
rayonnement	
  de	
   l’Eglise	
  et	
  de	
   l’ensemble	
  de	
   la	
  société.	
  Elle	
  n’est	
  pas	
  confessante,	
  mais	
  porteuse	
  de	
  
convictions	
  qui	
  sans	
  cesse	
  sont	
  ouvertes	
  à	
  la	
  critique.	
  

2.3.	
  Aussi	
  bien	
   la	
   théologie	
  ecclésiale	
  que	
   la	
   théologie	
  universitaire	
  peuvent	
  perdre	
  de	
   leur	
  
liberté	
   ou	
   de	
   leur	
   universalité.	
   Le	
   cas	
   échéant,	
   chacune	
   a	
   besoin	
   d’être	
   critiquée	
   et	
   stimulée	
   à	
  
retrouver	
  sa	
  vocation	
  propre.	
  
	
  
3.	
  Théologie	
  convictionnelle	
  et	
  théologie	
  philosophique	
  et	
  historico-­‐critique	
  	
  
	
  
La	
  théologie	
  universitaire	
  est	
  une	
  discipline	
  (la	
  seule,	
  avec	
  la	
  philosophie	
  ?)	
  qui	
  a	
  besoin	
  de	
  toutes	
  les	
  
disciplines	
  universitaires	
  (sciences,	
  sciences	
  humaines,	
  philosophies…)	
  pour	
  se	
  construire.	
  

3.1.	
  La	
  théologie	
  universitaire	
  a	
  deux	
  composantes	
  :	
  celle	
  qui	
  dans	
  la	
  modernité,	
  re-­‐pense	
  et	
  
transmet	
  un	
  héritage	
  et	
  celle	
  qui	
  à	
  partir	
  de	
  la	
  modernité	
  pense	
  et	
  élabore	
  une	
  généalogie.	
  

3.2.	
   La	
   préoccupation	
   de	
   la	
   théologie	
   universitaire	
   «	
  convictionnelle	
  »	
   («	
  chrétienne	
  »,	
  
«	
  juive	
  »,	
  etc.)	
  est	
  le	
  renouvellement	
  et	
  le	
  rayonnement	
  de	
  sa	
  tradition	
  en	
  débat	
  critique	
  avec	
  tous	
  les	
  
savoirs	
  contemporains.	
  

3.3.	
   La	
   préoccupation	
   de	
   la	
   théologie	
   universitaire	
   «	
  philosophique	
   et	
   historico-­‐
critique	
  »	
  est	
  l’élaboration	
  d’une	
  «	
  théorie	
  du	
  religieux	
  dans	
  les	
  limites	
  de	
  la	
  raison	
  humaine	
  »	
  et	
  la	
  
production	
  de	
  «	
  nouveaux	
  savoirs	
  conformes	
  au	
  critère	
  d’autonomie	
  propre	
  la	
  modernité	
  ».	
  
	
  
4.	
  Intercritique	
  
	
  
La	
   théologie	
   universitaire	
   «	
  convictionnelle	
  »	
   et	
   la	
   théologie	
   «	
  philosophique	
   et	
   historico-­‐critique	
  »	
  
peuvent	
   l’une	
   comme	
   l’autre	
   s’égarer.	
   Par	
   une	
   intercritique	
   constante,	
   elles	
   peuvent	
   se	
   stimuler	
  
mutuellement	
  à	
  plus	
  de	
  liberté	
  et	
  de	
  fidélité.	
  

4.1.	
   La	
   théologie	
   universitaire	
   «	
  philosophique	
   et	
   historico-­‐critique	
  »	
   court	
   le	
   risque	
   de	
  
succomber	
  à	
  un	
  conformisme	
  universitaire	
  sans	
  distance	
  critique	
  et	
  ainsi	
  de	
  perdre	
  sa	
  liberté.	
  

4.2.	
   La	
   théologie	
   universitaire	
   «	
  convictionnelle	
  »	
   court	
   le	
   risque	
   de	
   succomber	
   à	
   un	
  
traditionalisme	
  des	
  convictions	
  sans	
  distance	
  critique	
  et	
  ainsi	
  de	
  perdre	
  sa	
  liberté.	
  	
  

4.3	
  Par	
  une	
  interpellation	
  mutuelle,	
  chacune	
  des	
  deux	
  théologies	
  peut	
  stimuler	
  l’autre	
  à	
  plus	
  
de	
  liberté	
  et	
  de	
  créativité.	
  

	
  
(Shafique Keshavjee, Une théologie pour temps de crise, Genève, Labor et Fides, 2010, p.143. 



	
  
	
  

34	
  

Avec l’aide de Dieu 
Version 2.3.  17 septembre 2013 

 
 

Haute école de théologie  
en Suisse romande  

 
 
Présentation générale 
 
La Haute école de théologie (HET) est une HES (Haute école spécialisée) 
interdénominationnelle reconnue par le Réseau évangélique suisse (RES), la Fédération 
évangélique vaudoise (FEV) et des partenaires réformés.  
La HET est un lieu de formation romand de futurs ministres, responsables et professionnels 
voulant travailler au service des Eglises et Oeuvres chrétiennes en Suisse et dans le monde et 
au bien de la société. 
 
 
Vocation 
 
La vocation de la HET est de former spirituellement et théologiquement, dans un esprit de 
communion, des personnes désireuses de féconder leurs engagements par une étude 
approfondie de l’Evangile. 
Spécifiquement, la HET allie recherche académique et spiritualité chrétienne, connaissances 
théoriques et compétences pratiques. 
	
  
 
But 
 
La HET a comme but la transmission fidèle, intégrée et créative de la foi chrétienne 
(révélation biblique, vie et enseignement du Christ, doctrine et éthique chrétiennes) en 
dialogue avec les questions contemporaines des Eglises et de la société.  
Pour assurer la meilleure transmission possible, la HET souhaite fédérer les forces vives du 
christianisme protestant romand (évangéliques, réformées et charismatiques, notamment) en 
dialogue avec le christianisme d’autres confessions (catholique romaine, catholique 
chrétienne, anglicane et orthodoxes en particulier) et d’autres lieux (Eglises des migrants, du 
Nord et du Sud, de l’Ouest et de l’Est). 
 
 
Formations 
 
La HET propose des formations académiques de haut niveau, à la fois théoriques et pratiques, 
dans une perspective interdisciplinaire. 
Elle offre une formation de base (diplôme, bachelor), avancée (master, doctorat) et continue 
(perfectionnement professionnel) accréditées.  
D’autres formations spécifiques à certains corps de métiers sont également proposées.  
La HET développe des activités de recherche appliquée en coopération avec les milieux 
académiques et ecclésiaux. Elle collabore avec d’autres institutions de recherche et de 
formation en Suisse et à l’étranger.  



	
  
	
  

35	
  

 
 
Identité 
 
L’identité théologique de la HET s’enracine dans la révélation biblique et s’exprime 
notamment par le Symbole de Nicée-Constantinople, la Confession de foi du Réseau 
évangélique suisse et les Déclarations du Mouvement de Lausanne (Lausanne, Manille, Cape 
Town).  
Cette identité s’inscrit dans la lignée des grandes confessions de foi issues de la Réforme 
(Catéchisme de Heidelberg, Confession helvétique postérieure...). 
 
 
Publics visés 
 
La HET vise en priorité à former les futurs ministres et responsables des Eglises issues du 
protestantisme (pasteurs, missionnaires, diacres, leaders, professionnels des institutions 
paraecclésiales, aumôniers, conseillers en relation d’aide, évangélistes, animateurs, 
formateurs d’adultes…).  
La HET vise aussi les différents professionnels de la société (enseignants, journalistes, 
artistes, scientifiques, psychologues, politiciens, juristes, économistes, managers...). 
La HET est ouverte aux personnes de toutes les confessions chrétiennes, ou sans confession, 
souhaitant bénéficier de ses offres dans un esprit d’ouverture. 
 
 
Valeurs fondamentales 
 
La HET trouve son inspiration dans un amour renouvelé pour Dieu et la Bible -sa Parole 
inspirée-, le Christ et l’Eglise, l’Esprit saint et le monde.  
La HET trouve son orientation dans une recherche de vérité, de créativité et de solidarité au 
service de tous, en particulier des plus fragilisés.  
 
 
1. L’unité dans la diversité 
 
La HET cherche à collaborer avec toutes les dénominations de l’Eglise chrétienne au sein 
d’une orthodoxie accueillante. Elle puise dans les grandes traditions de la théologie chrétienne 
à travers les siècles (pères et mères de l’Eglise, réformateurs, inspirateurs des divers courants 
de la spiritualité et de la culture chrétiennes). Elle veut être ouverte au renouveau que l’Esprit 
de Dieu opère aujourd’hui dans l’Eglise et dans le monde. 
La HET reconnaît que parmi les chrétiens respectueux de l’autorité de la Bible, certains sujets 
peuvent faire l’objet de compréhensions différentes. Ces différences de conviction sont 
inévitables. Elles sont dues à notre origine et à nos différences culturelles et spirituelles, ainsi 
qu’à notre nature humaine. La HET s’engage à respecter les personnes, enseignants et 
étudiants, qui ont des positions divergentes. Dans la confrontation des convictions, elle veille 
à chercher l’harmonie, sans dissocier amour et vérité. 
C’est pourquoi la HET peut offrir à la fois des cours communs à tous et d’autres spécifiques 
aux différentes identités confessionnelles représentées. 
 
 
 



	
  
	
  

36	
  

 
 
 
2. Héritage et innovation 
 
La HET reconnaît l’importance de l’héritage judéo-chrétien (traditions spirituelles et 
cultuelles, intellectuelles et culturelles) qui participe au fondement de la Suisse, de l’Occident 
et d’autres régions du monde. De manière accueillante et critique, elle s’engage à le 
transmettre aux générations futures. 
La HET s’attelle aussi à faire preuve d’innovation et à développer de nouvelles manières de 
former afin que la théologie soit plus vivante dans l’Eglise et la société.  
 
 
3. Dialogue et communauté 
 
La HET cherche à proposer une théologie attentive aux besoins spirituels, psychologiques, 
sociaux et environnementaux de notre temps. Pour ce faire, elle cherche le dialogue avec 
divers partenaires du monde académique, social, culturel, politique et économique. 
La HET favorise en priorité un enseignement où les échanges actifs sont au cœur de la 
formation. Le but est de nouer ensemble l’apprentissage de la rigueur et la croissance d’une 
pensée chrétienne au sein même de relations vivantes. Invités à un dialogue communautaire 
soutenu tout au long des études, les enseignants et les étudiants développent leur réflexion 
théologique en même temps qu’ils créent entre eux des liens fondateurs pour la vie de l’Eglise 
et de la société. 
 
 
4. Excellence théologique 
 
La HET vise l’excellence théologique en s’assurant de la meilleure compétence (académique 
et pratique) possible de ses enseignants. Tous les professeurs de la formation avancée ont un 
doctorat. 
La HET compte aussi sur les compétences de nombreux professeurs invités, ainsi que sur un 
large éventail de professeurs associés et de praticiens expérimentés dans leur domaine.  
Elle vise une formation théologique de haut niveau reliée aux réalités de la vie, du ministère 
et de la mission au XXIe siècle.  
 
 
5. Formation et spiritualité 
 
La HET encourage tant ses enseignants que ses étudiants à concilier le développement d’une 
réflexion théologique de qualité avec une vie de prière personnelle et communautaire. Elle 
propose des célébrations, dans une grande variété de styles, ouvertes à la présence vivifiante 
de Dieu et à l’écoute respectueuse des uns et des autres. 
La HET est attentive aussi au processus de maturation de la personnalité, non seulement dans 
sa dimension intellectuelle, mais dans tous les domaines de la vie.  
 
 
 
 
 



	
  
	
  

37	
  

 
MODALITES PRATIQUES 
 
Langues 
 
Les cours et séminaires de la HET sont donnés en français ou en anglais. 
L’utilisation de l’anglais a comme double but de favoriser l’accueil d’enseignants et 
d’étudiants du monde entier et de stimuler les étudiants à vivre une partie de leur formation à 
l’étranger. 
 
Modes de formation 
 
Tout étudiant a le choix entre deux statuts: 
 
1.  Formation à plein temps (FPT). Le programme académique est suivi à plein temps, soit en 

interne soit en externe. 
2.  Formation en cours d’emploi (FCE). Le programme académique est suivi à temps partiel, 

selon ses disponibilités. Cette formation offre la possibilité d’opter pour un rythme de 
travail personnalisé. 

 
Diplômes 
 
Formation de base 
 
Un Bachelor en théologie chrétienne (180 crédits ECTS)  

 
Un Master en théologie chrétienne (120 crédits ECTS) 
 
Un Diplôme en théologie chrétienne (120 crédits ECTS) 
 
Formation continue 
 
Un Certificat de spécialisation en formation chrétienne (10 crédits ECTS) 
Un Diplôme de spécialisation en formation chrétienne (30 crédits ECTS) 
 
Formation post-grade 
 
Un Doctorat en théologie chrétienne 
 
 
Conditions d’admission 
 
Pour le Bachelor en théologie chrétienne: un certificat de maturité ou diplôme équivalent; les 
requérants sans certificat de maturité peuvent être immatriculés sous certaines conditions 
(entretiens, examens, année propédeutique, etc.). 
Pour le Master en théologie chrétienne: un Bachelor en théologie (ou titre équivalent). 
Pour le Certificat de spécialisation en formation chrétienne:  pas de certificat prérequis, mais 
conditions d’admission à respecter.  
Pour le Diplôme de spécialisation en formation chrétienne: pas de certificat prérequis, mais 
conditions d’admission à respecter. 



	
  
	
  

38	
  

Enseignants 
 
Les professeurs ordinaires ont un doctorat et sont en accord avec les bases théologiques 
exprimées dans le paragraphe «Identité».  
Les professeurs associés (cours spécifiques par identités confessionnelles représentées) 
doivent être capables de transmettre le propre de leur héritage tout en étant respectueux de 
celui des autres. 
Les professeurs invités, sous la responsabilité d’un professeur ordinaire ou associé, doivent 
pouvoir contribuer positivement à l’esprit de l’Ecole. 
 
 
Partenariats et relations envisagées 
 

Eglises et Oeuvres 
 
Communauté des Eglises chrétiennes dans le canton de Vaud (CECCV) et organisations 
similaires dans d’autres cantons. 
Groupes Bibliques des Ecoles et Universités de Suisse romande (GBEU).  
Centre interdiocésain de formation théologique (CIFT). 
Mouvement de Lausanne.  
Association francophone et européenne de théologiens évangéliques. 
(...) 

 
Facultés, Ecoles et Instituts 
 

Faculté de théologie de Fribourg. 
Facultés de théologie de Neuchâtel, Genève, Lausanne. 
Faculté Jean Calvin (Aix-en-Provence).  
Faculté libre de théologie évangélique de Vaux-sur-Seine. 
Institut Philanthropos (Fribourg). 
Institut œcuménique de Bossey. 
Institut orthodoxe de Chambésy. 
Autres Facultés et HES de Suisse romande. 
Staatsunabhängige Theologische Hochschule Basel. 
St Mellitus College (Londres, Angleterre).  
Wheaton College (Illinois, Etats-Unis). 
Evangelische Theologische Faculteit (Leuven, Hollande). 
(...) 

 
Politiques 
 

Confédération. Canton de Vaud et autres cantons romands. Communes avoisinantes. 
 
Comité de patronage/ Comité académique  
 
Finances 
 
(Taxes d’immatriculation, contributions des Eglises, dons de privés, subventions de la 
Confédération, des cantons et de communes...). 
 
Lieux possibles 
 
St-Légier (Emmaüs), Puidoux (Crêt-Bérard) et Pompaples (St Loup). 
	
  


	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.2
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.3
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.4
	S. Keshavjee Quelle herméneutique enseigner aux ministres d'aujourd'hui_.5

