Intelligence de la création et du réel dans les religions
Perspective théologique
par
Shafique Keshavjee

Colloque universitaire.
Faculté libre de théologie réformée.
Aix-en-Provence.
6.12.2008.

Le titre de la contribution qui m’a été demandée est le suivant : « Intelligence de la création et
du réel dans les religions ». Et puisqu’il est donné dans la partie du collogue intitulée
« Perspectives philosophiques et théologiques », j’ai rajouté le sous-titre « perspective
théologique ».

Le temps qui m’est donné étant court, je ne vais pas me perdre dans des considérations
méthodologiques pourtant nécessaires. Je ne ferai donc que les évoquer. Suis-je sollicité en
tant qu’historien des religions, c’est-a-dire en tant que chercheur qui serait appelé a vous
présenter de la maniere la plus équidistante possible la vaste diversité des compréhensions
cosmogoniques que les traditions religieuses ont élaborées ? M’est-il plutét demandé de me
situer en tant que théologien chrétien face a ces compréhensions ? Si tel est le cas alors
comment un théologien chrétien peut-il ou doit-il faire de I’histoire ou de la science des
religions ? Et ayant fait ce travail, comment apporte-t-il sa contribution dans le débat général
articulant sciences et religions ? Ces nombreuses questions méthodologiques, parmi d’autres,
ne pourront trouver réponse dans cette présentation. Puisqu’il me semble que j’ai été sollicité
pour apporter un certain décentrement face a la maniére « traditionnelle » d’aborder le débat
science et foi chrétienne, je suivrai le plan suivant :

Apres deux réflexions préalables, 1. je vous présenterai un tableau généalogique de quelques
grandes visions du monde; 2. je mettrai en évidence quelques grandes structures
paradigmatiques qui structurent ces visions du monde; 3. pour illustrer ces grands
paradigmes, je présenterai quelques textes fondateurs venant de traditions religieuses
différentes ; 4. pour limiter la superficialité liée a un tel survol, je rappellerai trois prises de
positions de scientifiques venant de trois traditions religieuses différentes ; 5. enfin je finirai
par un tableau récapitulatif résumant les différentes compréhensions de notre thématique dans
cing grandes religions du monde. Et dans la conclusion, je ne ferai qu’indiquer quelques
incidences possibles pour la théologie chrétienne.




Introduction
Je commencerai donc par deux réflexions préalables.

1. Le titre qui m’a été confié comporte en son centre les deux concepts de « création » et de
« réel ». Dans son sens technique, « création » fait référence a ce qui est né de I’acte d’un
créateur. Et en ce qui nous concerne dans un contexte théologique, la création est ce qui
résulte de I’action du Créateur. « Création» est un concept propre aux traditions
monothéistes. Or selon bien des traditions, il n’y a pas un Dieu créateur qui serait premier.
Cela ne veut pas dire qu’il n’y a pas origine, naissance, production... Si I’on veut tenir
compte de ces traditions, il est donc judicieux d’avoir rajouté le concept de « réel » méme si,
comme nous le verrons, pour plusieurs de ces traditions le « Réel » est I’Ultime alors que ce
monde-ci est pénultiéme... voire irréel... eu égard a la densité de réalité de I’Ultime...

2. Les autres mots du titre : intelligence, religion, théologie... ont un point commun. C’est
celui de pouvoir étre rattaché a une méme racine indo-européenne « leg »/« log » signifiant
cueillir, collecter dans I’intention de compter.

Cette racine a donné naissance en latin au concept de legere (cueillir des mots, d’ou lire) de
inter-legere (choisir entre, discerner d’ou par le participe présent intelligens, ce qui a donné
intelligence) et & celui de re-legere (re-cueillir ou re-lire)2. Or re-legere est une des
étymologies de « religion », I"autre étant religare, signifiant relier’. En grec, cette racine est &
la base du concept de logos et donc se retrouve dans celui de théo-logie®.

Ainsi, I’étymologie nous rend attentif a une méme problématique qui est au cceur de la quéte
d’intelligibilite, des religions et de la théologie : celui d’un re-cueillement significatif. Le
disparate est recueilli pour en tirer quelque chose qui compte. Or les modalités et les finalités
de ces re-cueillements sont a leur tour fort disparates... et je vous invite des lors a vous re-
cueillir pour les cueillir...

! Cf. de René Garrus, Etymologies du frangais. Curiosités étymologiques, Bellin, 1996, pp.132ss.

2 Pour rappel, voici d’autres concepts latins qui peuvent étre rattachés a cette racine : dis-legere (cueillir entre
plusieurs, d’ou préférer, puis par le participe présent diligens, le sens de soigneux et donc de diligent), con-legere
(cueillir ensemble, devenu cueillir), recolligere (rassembler des objets dispersés d’ou recueillir), ex-legere
(cueillir hors de, choisir d’ou élire), neg-ligere (le préfixe négative neg- et legere, ne pas ramasser, d’ou
négligeant). Comme signalé, le verbe lire est un des aboutissements aussi de legere, ainsi que légende (legenda,
les choses a lire).

® Selon Cicéron (106-43), religio s’oppose & neglegentia. Selon cette étymologie, le sens fondamental de religio
est une re-lecture scrupuleuse —et non négligente- des rituels.

* Selon Lactance (240-320), religio c’est le « lien » de piété qui «relie » I’étre humain a la divinité. Selon
Augustin (354-430), comme d’ailleurs pour les intellectuels latins pré-chrétiens, religio a le sens de « culte ».
Dans son point de vue, le culte chrétien est la « vraie religion » (De vera religione). Selon cette étymologie, le
sens d’une religion est de rétablir par le culte une intimité perdue ou brisée entre Dieu et les fidéles. Selon
I’étymologie choisie, deux sens différents seront mis en évidence. Dans la tradition chrétienne, religare a été
privilégié car le contenu méme de la foi chrétienne est la recréation d’un lien entre Dieu et le monde. Le danger,
c’est qu’en appliquant ce concept a d’autres traditions, cela a voilé leurs différences et a projeté sur elles un
cadre général qui ne leur correspond pas. Certains historiens des religions tendent aujourd’hui a privilégier
relegere. D’une part pour sortir de I’enfermement qu’une lecture chrétienne des autres religions a pu produire et
d’autre part pour conformer leur « méthodologie » & leur « objet d’études » par une histoire des relectures.
Notamment Philippe Borgeaud dans son ouvrage Aux origines de I’histoire des religions, Paris, Seuil, 2004,
pp.204s.

> Comme dans I’ensemble des mots qui lui sont dérivés (dia-logue, ana-logue, pro-logue, cata-logue, logique...).



1. Tableau généalogique des visions du monde

Les visions du monde qui fagconnent notre propre regard sont d’une extréme complexité.
Vouloir les récapituler en un unique tableau ne peut étre que réducteur. Cela dit, il peut étre
utile parfois de « prendre de la hauteur » et d’essayer de voir de maniére « syn-optique »
comment les visions du monde se situent face et a coté des autres.

Voir le Tableau généalogique des visions du monde.

Les traditions religieuses sont d’une extréme complexité dans le temps et dans I’espace, dans
leurs compositions et leurs recompositions. Il n’y a pas de vision du monde « pure ». Toute
tradition est un processus de recompositions continues a partir de substrats sans cesse repris et
réinterprétés. Ainsi, nos visions du monde plongent leurs racines dans le paléolithique, le
mésolithique et le néolithique. Une longue préhistoire marquée par le passage d’une société
de chasseurs et de cueilleurs vers une société de pasteurs et d’agriculteurs marque nos
différentes civilisations. De cette prehistoire subsiste des vestiges complexes faites de
référence a des divinités plurielles (« Etre supréme », Seigneur des fauves, déesses Meres,
dieux du Ciel et de la Terre...) et & des pratiques souvent animistes et chamaniques®.

Les religiosités amérindiennes, africaines, sémitiques, indo-européennes, chinoises,
japonaises... se sont construites a partir et parfois contre ces religiosités « premieres ».

Dans cette grande diversité de traditions, je vous propose de nous arréter un peu plus sur deux
religiosités qui aujourd’hui encore fagconnent nos esprits : la religiosité « sémitique » et la
religiosité « indo-européenne »

La religiosite « sémitique » est celle qui s’est développée en Mésopotamie notamment chez
les peuples akkadien, cananéen et hébreu. Méme si, comme nous le savons, les anciens
prophetes hébreux pensent dans une culture « sémitique » commune a leurs voisins, ils vont
révolutionner celle-ci par leur référence & un Dieu unique (hénothéisme, monothéisme).
Subsumer toutes ces familles religieuses dans le méme concept « sémitique » doit étre fait
avec prudence et nuance. Cela dit, il y a un arriére-fond culturel commun a ces peuples,
arriere-fond différent de celui propre a la religiosité « indo-européenne ».

La religiosité « indo-européenne » est celle qui s’est développée entre la Mer noire et la Mer
caspienne puis diffusée (vers 2000 avant J.-C. ?) d’une part vers I’Inde et d’autre part vers
I’Europe. Les linguistes ont mis en évidence les parentés qu’il y a entre des langues aussi
différentes que le grec, le latin, le celte, le slave, le germanique (en « Europe ») et le sanskrit
(en « Inde ») et I’avestique (en « Iran »). Georges Dumézil a passé sa vie a étudier les mythes
et les structures sociales des peuples partageant ce méme arriere-fond indo-européen. Il a mis
en évidence ce qu’il a appelé une « idéologie tri-fonctionnelle » a savoir trois fonctions dans
lesquelles se répartissent les dieux et les humains : célébrer le culte, manier I’épée et labourer
la terre”’.

Il est passionnant de découvrir et de comparer I’unité-diversité sémitique (akkadienne,
babylonienne, israélite...) et I’unité-diversité indo-européenne (italo-celte, indo-iranienne...).
Pour le theme qui nous preéoccupe, il n’est pas inutile de rappeler par exemple que la
philosophie grecque, née d’une prise de distance critique a I’égard de la mythologie grecque,

® \Voir par exemple les travaux synthétiques de Mircea Eliade ; Histoire des croyances et des idées religieuses, 1.
De I’age de la pierre aux mystéres d’Eleusis, Paris, Payot, 1984, pp.13-67 ; Le chamanisme et les techniques
archaiques de I’extase, Paris, Payot, 1983.

" De Georges Dumézil, voir notamment les trois volumes Mythe et épopée, Paris, Gallimard, 1981.
Particulierement intéressant pour le théologien chrétien est I’appendice du volume trois intitulé « L’idéologie
trifonctionnelle des Indo-européens et la Bible » (Mythe et épopée, pp.338-361) ou Dumézil affirme que ce n’est
pas une structure ternaire mais « c’est au contraire I’opposition « Dieu-hommes » qui anime le texte biblique »
(p.354).



partage souvent des intuitions fortes que I’on retrouve dans les métaphysiques indiennes
(unité et éternité du monde, métempsychose chez Socrate, Platon et la plupart des sages
hindous, équilibre d’énergies contraires chez Heraclite et chez les philosophes de I’Orient
etc.)®.

De la tradition hébraique sémitique sont nées le judaisme, le christianisme et I’islam.

Et de la tradition indo-aryenne sont nées I’hindouisme et le bouddhisme®.

Et comme nous le verrons, les structures fondamentales de ces deux grandes familles de
visions du monde sont fort différentes.

Quant aux « sciences », elles se sont développées dans leur forme moderne surtout en
Occident a partir a la fois d’un arriére-fond judéo-christiano-islamique, d’une rationalité
marquée par la pensée grecque et par des mathématiques ainsi que d’autres savoirs hérités
notamment de I’Inde et de la Chine™.

Comme nous le verrons dans la suite, une des intuitions fondamentales de cet article est que
les sciences peuvent et sont interprétées au sein de toutes les traditions, religieuses ou anti-
religieuses.

8 Pour une mise en paralléles dans une perspective hindoue de cette problématique, cf. de Shri Aurobindo De la
Grece a I’Inde, Paris, Albin Michel, 1976.

® Pour rappel, chrétiens et musulmans constituent ensemble environ une moitié de I’humanité ; hindous et
bouddhistes, environ un sixiéme. Ensemble ces quatre grandes traditions rassemblent donc deux tiers de la
population mondiale. Quant au judaisme et au zoroastrisme, leurs poids démographiques sont extrémement
réduits, méme si sur les plan culturels, religieux et intellectuels leurs apports ont été (et sont) énormes.

19 v/oir les ouvrages publiés sous la direction de René Taton, Histoire générale des sciences (4 volumes), Paris,
Presses Universitaires de France, 1994.



Tableau généalogique des visions du monde

Paléolithique (?-10000 ? av. J.-C.) : chasse, cueillette. Etre supréme ? Seigneur des fauves ?
Mésolithique (12000-8000 ? av. J.-C.)
Neéolithique (8000-4000 ? av. J.-C.) : chasseurs, pasteurs, agriculteurs. Déesse-Mére. Dieux de I’orage (taureaux).

4-----------

[religiosité amérindienne] E [religiosité africaine] \religiosité « sémitique >>| E \religiosité « indo-eu ropéenne >>| [religiosités chinoises ' japonaises]
v ' } v ' '
akkadienne « cananéenne » italo-celte indo-iranienne
babylonnienne l ‘
israélite grecque romaine ce*te germaine...  iranjenne indo-aryenne
mythologie
philosophie
' ' '
Judaisme l christianisme zoroastrisme hindouisme bouddhisme
\\ A e
4 islam
e
sciences
v VL v v VL VL
IMONOTHEISMES] IMATERIALISMES 7 IMONOHOLISMES]




2. Trois grands paradigmes

Pour le dire tres schématiquement, les différentes religions et visions du monde peuvent étre
subsumeées en trois grands paradigmes. Et bien évidemment, ces trois paradigmes articulent en leur
sein une grande diversité de perspectives.

Voir le tableau Les trois grands paradigmes.



Trois grands paradigmes

MONOTHEISMES

Dieu « Péere »= Créateur

Création

Judaisme (YHWH)
Christianisme (Trinité)
Islam (Allah)
Zoroastrisme (Ahura Mazda)
Religion baha’ie (Allah/Dieu)
Religion des druzes (Allah/Dieu)

Création-Séparations-Communion

P Sciences —

MONOHOLISMES

« dieux »
Unité-totalité ~ ------------- Unité-totalité
« COSMOS »

Hindouisme (Brahman, Shiva...)
Bouddhisme (Bouddhéité)
Religions chinoises (Tao)
Mythologies anciennes
(Chaos, Euf cosmique ; Homme primordial...)

Unité/Totalité-différenciations-réintégrations

MATERIALISMES

dieux=illusions

la « matrice » = la « matiére » évoluant

Indifférenciation-différenciation-indifférenciation




1. Le paradigme monoholiste

Le paradigme « monoholiste » se référe & un fondement premier et dernier comme Unité-Totalité*.

Tout émane de I’Un... et tout retourne a I’Un.

v Esprits)

Lo Tea
«UN» oo oo « UN »
. I 4

““A  Nature(s) --7"

La compréhension de cet « Un » est extraordinairement diverse.

Eaux mélangées (Emouna Elish) ; Océan, Brahman, Cela (hindouisme), flux interdépendant
(bouddhisme) ou encore Tao (Chine) ne représentent que quelques unes de ces expressions.

La différenciation en « esprit » et en « nature » est aussi extraordinairement diverse.
Ciel et Terre (nombreux mythes); Purusha/Prakrti, Brahman/Maya, Réell/irréel
(hindouisme) ; nirvana/samsara (bouddhisme) ou encore yin/yang (Chine).

En philosophie : Démiurge/Cosmos, Idées/choses sensibles (Platon); Dieu/Nature
(Spinoza).

Dans cette Unité-Totalité différenciée et indifférenciée, les intelligences et intelligibilités « divine »
« humaine » et « cosmique » ne sont pas a séparer ni a opposer les unes aux autres.

2. Le paradigme monothéiste

Le paradigme « monothéiste » se réfere a un Dieu créateur différent de sa création avec lequel
pourtant il communique.

F CREATEUR Q_
w Création d

Monde - Humains

La compréhension de cette communication est fort différente au sein des trois grandes traditions
monothéistes que sont le judaisme, le christianisme et I’islam.

1 Mircea Eliade a beaucoup mis I’accent dans son ceuvre sur ces unités/totalités ainsi que sur le concept de coincidentia
oppositorum qui explicite philosophiquement ce qui dans les traditions religieuses est décrit mythiquement ou
rituellement. Je renvoie le lecteur intéressé a ce theme a ma thése de doctorat intitulée Mircea Eliade et la coincidence
des opposés ou I’existence en duel, Berne, Peter Lang, 1993, et en particulier au chapitre unité/diversité des
unités/totalités, pp.424-436.

8



1. Le judaisme
CREATEUR
Torah
Création
Monde - Humains
2. Le christianisme

CREATEUR

Christ

Création
Monde - Humains

3. L’islam
CREATEUR

Coran

Création
Monde - Humains

Et selon le lieu révélationnel privilégié, la comprehension du Dieu, comme de I’humain et dans une
moindre mesure du monde, se trouve fortement altérée’?.
Ce paradigme peut aussi étre illustré de la maniére suivante.

CREATEUR | Creation | » CREATEUR

12 Pour ne donner qu’un seul exemple, puisque selon les chrétiens le Christ est le médiateur entre Dieu et les humains et
qu’il est aussi leur Sauveur, I’anthropologie chrétienne mettra I’accent fortement sur ce qui est prodigieux chez
I’humain (« image de Dieu »), mais aussi ce qui est perturbé chez I’humain (« péché »). Cela aura des incidences fortes
sur I’épistémologie chrétienne puisqu’il s’agira de rendre compte, notamment dans le débat avec les sciences comment
I’étre humain est capable de trouver des « vérités » alors qu’il est « pécheur ». La doctrine de la « grace commune » est
un des éléments de réponse. Pour les deux autres monothéismes, juif et musulman, le péché n’étant pas percu de
maniere aussi radicale, la raison est plus « naturellement » bonne.

9



3. Le paradigme matérialiste

Le paradigme « matérialiste » refuse toute référence au « divin » ou au « spirituel » pour rendre
compte du monde.

(divin=illusoire)

« univers » = « matiere » et « lois »

Selon le paradigme matérialiste, de I’informe a surgi de la forme, par « hasard » et sans « dessein ».
L univers (ou un multivers ?) s’est progressivement complexifié. Par les « lois » de la physique, de
la chimie et de la biologie, tous les mécanismes naturels et humains peuvent trouver des
explications.

Ce paradigme peut aussi étre explicité de la maniére suivante.

?
o P 4
A T ]
«?UN?» UNIVERS - humanité... «?UN?»
4
//” f”' \\\\
e e
? -

3. Quelques textes fondateurs
Pour illustrer ces paradigmes®?, voici le rappel de quelques textes fondateurs™®.

1. Textes illustrant le paradigme monoholiste

Texte babylonien : Enouma Elish Tablette 1/1-9

« Lorsqu’en haut les cieux n’étaient pas nommés,

Qu’en bas la terre n’avait pas de nom,

Que méme I’Apsou primordial, leur procréateur [des dieux],

Moummou Tiamat qui les enfanta tous

Mélaient indistinctement leurs eaux,

Que les débris des roseaux ne s’étaient pas amassés, que les cannaies ne pouvaient se voir,
Lorsque nul dieu n’était encore apparu,

N’avait recu de nom ni subi de destin,

Alors naquirent les dieux du sein d’Apsou et de Tiamat »*°.

3 Pour ne pas allonger trop ce texte, je me limiterai ici & rappeler quelques textes illustrant les paradigmes monoholistes
et monothéistes. Ceux attestant du paradigme matérialiste sont suffisamment connus et ne sont pas au centre de la
problématique qui m’a été confiée. Dés lors, ils ne seront pas cités ici.

 Pour une présentation approfondie de la problématique des religions et de la création, en particulier dans la Bible, le
Coran et les Upanishads, cf. de Keith Ward, Religion and Creation, Clarendon Press, Oxford, 1996. Cet ouvrage est le
deuxiéme d’une trilogie, les deux autres étant Religion and Revelation (1994) et Religion and Human Nature (1998)
parus chez le méme éditeur.

!> La naissance du monde, Sources orientales 1, Paris, Seuil, 1959, p.132. Enouma Elish, en dialecte babylonien ancien
signifie « lorsqu’en haut ». Ce sont les premiers mots du Poeme babylonien de la création et qui synthétise la pensée

10



(Apsou= divinté masculine, Masse d’eau douce encerclant la terre ; Tiamat= divinté féminine, Mer d’eau salée ;
Moummou= soit « Mére » épithéte de Tiamat ; soit redoublement de la racine sumérienne mou= créer. Moumou serait
alors un troisiéme terme, une sorte de « Verbe » -racine sémitique amou=parler- née d’Apsou et de Tiamat).

Dans ce célébre texte sémitique auquel les récits de la Genese n’ont cessé d’étre comparés, il est
important de souligner que le paradigme fondamental est bien celui d’une Unité-totalité
primordiale. Voici comment deux spécialistes de cette littérature récapitulent la vision du monde
qui la sous-tend :

« L’univers forme un tout. Il n’y a pas de démiurge extérieur au monde. Ce sont les dieux eux-
mémes qui constituent la matiére cosmique éternelle. Leur apparition n’est donc pas, initialement,
une création, mais une différenciation d’éléments confondus en un seul. Tout part des dieux et
gravite autour d’eux. L univers n’existe que par eux et pour eux » (Paul Garelli, Marcel Leibovici)®®.

Lorsque nous nous tournons vers I’Orient, la littérature cosmogonique exprime des idées similaires,
méme si le langage est philosophigue et d’une riche interrogation sapientiale.

Texte hindou : Rig Veda, 10/129

« II'n’y avait pas I’étre, il n’y avait pas le non-étre en ce temps.

Il n’y avait ni I’espace ni le firmament au-dela.

Quel était le contenu ? Ou était-ce ? Sous la garde de qui ? Qu’était I’eau profonde, I’eau sans fond ?
Ni la mort, ni la non-mort n’étaient en ce temps, point de signe distinguant la nuit du jour.

L’Un respirait sans souffle m( de soi-méme : rien d’autre n’existait par ailleurs.

A I’origine les ténébres couvraient des ténébres, tout ce qu’on voit n’était qu’onde indistincte.
Enfermé dans le vide, le Devenant, I’Un prit alors naissance par le pouvoir de la Chaleur.

(...)

Qui sait en vérité, qui pourrait I’annoncer ici : d’ou est issue, d’ou vient cette création ?

Les dieux sont en deca de cet acte créateur : qui sait d’ou il émane ?

Cette création, d’ou elle émane, si elle a été fabriquée ou si elle ne I’a pas éteé, Celui qui veille sur elle au plus
haut du ciel le sait sans doute : ou bien ne le sait-il pas ? »*".

La encore, laissons un spécialiste récapituler I’essentiel de ce texte :

« Ce poéme est le plus célebre de tous les hymnes a caractére spéculatif que I’on trouve dans le
Veda, non le plus clair cependant. A I’origine, il n’y avait vraiment rien ni I’étre ni méme le néant.
(...) En fait non-étre est sans doute ici un autre nom de brahman neutre dont la premiére hypostase
est un démiurge appelé ici «I’Un» (masculin), le « Devenant». A partir de cette « création »
premiéere se développent des créations secondaires qui, par approches successives aboutissent au
monde ou nous vivons (...). Les Dieux védiques sont des productions secondaires non les
responsables de la création. La derniére strophe indique que I’acte créateur reste mystérieux : a-t-il
été volontaire ou purement méecanique ? En ce dernier cas la création n’aurait pas été « fabriquée » et
Iintendant qui veille sur elle (...) ne pourrait peut-&tre pas répondre a la question » (Jean Varenne)®®.

Comme pour le mythe babylonien, c’est d’une «réalité » innommable qu’émanent par
différenciations les dieux et le monde. L’image souvent utilisée dans la tradition hindoue pour
signifier cette différenciation est celle de I’Oceéan et des rivieres.

cosmogonique akkadienne. Des fragments de ce texte datent du 7° siécle avant J.-C. mais la rédaction primitive remonte
a bien avant. Cf. Félix Guirand et Joél Schmidt, « Mythologie assyro-babylonienne », Mythes et mythologie, Larousse-
Bordas, 1996, pp.69-97.

16 |_a naissance du monde, op.cit., p.131.

17 Jean Varenne (dir), Le Veda, Paris, les Deux Océans, p.331.

18 Op.cit., p. 331.

11



Texte hindou : Chandogya Upanishad 6/8

« Les rivieres (...) coulent : celles d’Orient vers I’est, celles d’Occident vers I’ouest. Sorties de I’Océan elles
retournent a I’Océan. Elles deviennent I’Océan lui-méme. Mais de méme que, devenues I’Océan, elles sont
incapables de se souvenir d’avoir été telle ou telle riviere, de méme, mon cher, toutes les créatures ici bas,
bien qu’elles sortent de I’Etre, ignorent qu’elles sortent de I’Etre : tigre ou lion, loup ou sanglier, ver ou
papillon, mouche ou moustique, quelle que soit leur condition ici-bas, elles sont toutes identiques a cet Etre
gu’est I’Essence subtile.

L’univers tout entier s’identifie a cette essence subtile qui n’est autre que I’Ame ! Et toi aussi, tu es Cellga
(...) I'»™.

Lorsque nous nous tournons vers la tradition bouddhiste, méme si les références sont tout autres et
que la préoccupation est centralement celle de la délivrance?®, nous trouvons des perceptions
similaires. Au cceur de la réflexion bouddhiste se trouve la perception que tout est interdépendant et
gu’aucune « réalité », ni méme les dieux, n’existe en soi.

« La chaine de la production conditionnée constitue avec la doctrine de I’Anatman le cceur de la
doctrine de toutes les écoles bouddhistes. (...) Le principe fondamental de la production
conditionnée est que tous les phénomenes physiques et psychiques qui constituent la vie individuelle
entretiennent entre eux certaines relations d’interdépendance et de conditionnement mutuel »%.

Voici, pour rappel, un des textes les plus célebres de la tradition bouddhiste.

Texte bouddhiste : Vinayapitaka 5/1 81

« Cette fois-1a, le Bienheureux [Bhagavant] qui venait d’atteindre le parfait et complet Eveil était a Uruveld,
au nord de la riviere Neranjard, au pied de I’arbre de la bodhi [éveil, illumination].

Le Bienheureux resta alors continiment jambes croisées pendant sept jours, dans la béatitude de la libération.
« Durant la premiere veille de la nuit, le Bienheureux considéra dans son esprit la production conditionnée
[pratityasamutpada], dans I’ordre naturel puis dans I’ordre inverse : conditionnées par

[1] I’ignorance [avidy&] sont

[2] les tendances fabricatrices [samskara], conditionnée par les tendances est

[3] la conscience [vijnana], conditionnés par la conscience sont

[4] les phénomeénes qui ont nom et forme [ndmar(pa], conditionnés par les phénomenes qui ont nom et forme
sont

[5] les six domaines sensoriels [shadayatana], conditionnés par les six domaines est

[6] le contact [sparsha], conditionnée par le contact est

[7] la sensation [vedand], conditionnée par la sensation est

[8] la soif du désir [trishnd], conditionné par la soif du désir est

[9] I’attachement [upadéana], conditionné par I’attachement est

[10] le processus de devenir [bhava], conditionnée par le processus de devenir est

[11] la naissance [jati], conditionnées par la naissance se produisent

[12] la vieillesse [jard] et la mort avec le chagrin, les lamentations, la douleur, la peine, le désespoir.
L’extinction et la suppression totales de I’ignorance conditionnent la suppression des tendances fabricatrices,
la suppression des tendances fabricatrices, celle de la conscience (...).

C’est ainsi qu’est supprimée toute cette masse de souffrance »%.

19 Jean Varenne, Sept Upanishads, Paris, Seuil, 1981, p.42.

2 « Dans le Bouddhisme, & maintes reprises, le Bouddha affirme, (ainsi qu’il est rapporté, par exemple, au premier
chapitre du Digha Nikaya) que I’on ne peut rien affirmer, ni I’éternité, ni la non-éternité du monde, et que seul le
probléme de la délivrance est important. Celui de la création est donc, au départ un sujet réservé » (Charles
Archaimbault, « La naissance du monde selon le bouddhisme siamois » in La naissance du monde, op.cit., p. 369).

2! Article « Pratitya-samutpada » in Dictionnaire de la sagesse orientale, Paris, Robert Laffont, 1989, p. 438.

22 Lilian Silburn (dir), Aux sources du bouddhisme, Paris, Fayard, 1997, pp.42s. Les textes entre [ ] ont été rajoutés par
moi ; de méme, la mise en forme n’est pas celle de I’auteure.

12



Ce n’est pas le lieu de commenter ce texte complexe. Qu’il suffise pour notre propos ici de mettre
en évidence que c’est I’ignorance de la vraie « nature » interdépendante et fluctuante du « réel » qui
est la cause des transmigrations et des souffrances. Seule I’extinction de cette ignorance peut étre
source de délivrance.

2. Textes illustrant le paradigme monothéiste

Lorsque nous nous tournons vers les traditions juive, chrétienne et musulmane, I’articulation du
Divin de I’humain et du Monde est tout autre.

Texte israélite : Genése 1 et 22

La encore, selon I’avis d’un spécialiste, la vision fondamentale des textes bibliques peut étre
résumee en ces termes :

« Les théses essentielles de cette théologie, les idées qui font I’originalité la moins contestable de la
cosmogonie biblique confrontée a ses contemporaines, sont, tout ensemble, que I’univers a une cause
personnelle, distincte et indépendante de lui ; que cette cause est unique ; et que c’est elle encore qui
continue, depuis a présider avec autant d’efficacité & la marche du monde » (Jean Bottéro)®*.

Les textes bibliques témoignent d’une foi en une Cause indépendante de I’Univers et pourtant a
I’ceuvre en lui®.

Les textes fondateurs de I’islam attestent d’une foi similaire.

Comme le résume un spécialiste de cette littérature :

« Dans toutes ses parties, le Coran se présente a nous comme un hymne au Créateur. Rares les
sourates qui ne mentionnent, sous une forme ou une autre, la transcendance de I’acte créateur. Créer
est une prérogative essentielle et distinctive d’Allah » (Toufy Fahd)?.

Comme dans les traditions juives?’ et chrétiennes, les interprétations de I’acte créationnel ont été
plurielles :

«(...) la création elle-méme est définie, tantbt comme une création ex nihilo conforme au modéle
biblique, tant6t comme une intervention opérée sur la matiére préexistante ou sur le chaos, tant6t
comme I’acte de séparer les eaux et la terre. La premiere interprétation a prédominée et Dieu est
« celui qui crée » ou khéliq et qui « donne des formes », musawwir » (Janine Sourdel, Dominique
Sourdel)®.

2 puisque tous les lecteurs de cet article ont accés a ces textes, je ne vais pas les citer ici. Bien évidemment, comme
pour toute tradition, la diversité des textes cosmogoniques est vaste. Pour la tradition biblique, cf. I’article de Paul
Beauchamp consacrée a « Création » (A. Théologie biblique) in Dictionnaire critique de théologie, Quadrige/PUF,
2002, pp.283-285.

2 « La naissance du monde selon Israél » in La naissance du monde, op.cit., p. 209.

% || importe de rappeler que la conception chrétienne de la création s’enracine certes dans le Premier Testament, mais
considére aussi I’activité du Fils en celle-ci (cf. par ex. Colossiens 1/12s). La dimension trinitaire de la création fait que
celle-ci ne peut pas étre purement et simplement identifiée & une perspective juive.

% « La naissance du monde selon I’islam » in La naissance du monde, op.cit., p. 239.

2T Cf. article « Création » in Dictionnaire encyclopédique du judaisme, Paris, Robert Laffont, 1996, pp.257-260.
L’auteur de Iarticle présente quelques unes des positions défendues par des penseurs juifs: création ex nihilo
(R.Agiva) ; créations successives (R.Abbhou) ; le logos comme médiateur entre le Dieu spirituel et le monde matériel
(Philon) ; I’éternité de la matiére selon I’enseignement du Psaume 104 ou de Job 38 (Lévi ben Gershom). Maimonide
aurait quant a lui affirmer une création ex nihilo tout en considérant que la question n’est pas centrale pour la foi.

% Article « Création divine » in Dictionnaire historique de I’islam, Paris, Quadrige/PUF, 2004, p. 228.

13



Textes musulmans : Coran, sourates 7/54 et 16/1-18

« 7/54. En vérité, votre Seigneur, c’est Dieu qui a créé les Cieux et la Terre en six jours et S’est ensuite établi
sur Son Tréne. Il couvre le jour de la nuit que celle-ci poursuit sans arrét. De méme qu’ll a créé le Soleil, la
Lune et les étoiles et les a soumis a Ses lois, car la Création et le Commandement supréme ne relévent que de
Lui. Béni soit donc Dieu, le Seigneur de I’Univers! »2°,

«16/1-8. L ordre de Dieu s’accomplira. Ne cherchez pas a en précipiter I’avenement ! Gloire a Dieu! 1l est
infiniment au-dessus de ce qu’on peut Lui associer !

2. |l fait descendre, par Son ordre, les anges chargés de la révélation, auprés de qui Il veut parmi Ses
serviteurs, pour qu’ils donnent cet avertissement aux hommes : «ll n’y a d’autre divinité que Moi, et c’est
Moi que vous devez craindre I»

3. Il a créé les Cieux et la Terre en toute vérité ! Il est infiniment au-dessus de ce qu’on peut Lui associer !
4. Il a créé I’homme d’une goutte de sperme, et voila que cet homme est devenu un disputeur acharné.

5. De méme qu’ll a créé pour vous les bestiaux qui vous procurent de chauds vétements, ainsi que d’autres
profits et certains aliments.

(...) 9. Dieu tient a montrer la VVoie droite, bien que certains s’obstinent a suivre des voies tortueuses. Or, si
Dieu le voulait, Il vous guiderait tous jusqu’au dernier.

(...) 12. Il a mis aussi a votre service la nuit et le jour, le Soleil et la Lune. Et les étoiles sont aussi soumises a
Son ordre. Que de signes a méditer pour ceux qui savent réfléchir !

13. Et les multiples choses aux couleurs si variées que Dieu a répandues pour vous sur la Terre, ne sont-elles
pas un autre signe pour des gens qui raisonnent?

(...) 16. 1l a établi d’autres points de repére, dont les étoiles qui permettent aux hommes de se diriger.

17. Peut-on comparer Celui qui crée a celui qui ne peut rien créer? Ne saisissez-vous donc pas la différence?
18. Si vous essayiez de compter les bienfaits de Dieu, vous ne sauriez les dénombrer. En vérité, Dieu est
Plein de mansuétude et de clémence»™.

Au cceur des textes coraniques se trouve I’affirmation centrale que Dieu est le Créateur de I’humain
et du monde et qu’ll fait signe. Il appartient aux étres humains de reconnaitre ces signes et de
remercier leur Créateur.

4. Trois scientifiques de trois traditions religieuses

Apreés avoir rappelé la généalogie de quelques grandes visions du monde, la structure des grands
paradigmes ainsi que quelques textes fondamentaux les illustrant, nous allons nous tourner
maintenant vers trois scientifiques de trois traditions religieuses différentes: un chrétien, un
musulman et un bouddhiste®".

La problématique générale est bien résumée par Trinh Xuan Thuan :

« En construisant des modéles d’univers constitués de conditions initiales et de constantes physiques
différentes, les astrophysiciens se sont rendu compte de la précision des réglages de notre univers

% http://www.yabiladi.com/coran/sourat-7-50-fr.html. La traduction utilisée est Le Noble Coran. Nouvelle traduction
francaise du sens de ses versets, Editions Tawhid, 2005.

% http://www.yabiladi.com/coran/sourat-16-10-fr.html. La traduction utilisée est Le Noble Coran. Nouvelle traduction
francaise du sens de ses versets, Editions Tawhid, 2005.

% Jai choisi ces trois auteurs car ils ont participé & I’ouvrage collectif de Jean Staune (dir), Science et quéte de sens,
Paris, Presses de la Renaissance, 2005. Certes, j’aurai pu présenter aussi un scientifique athée, et cela pour illustrer aussi
le paradigme matérialiste. Mais je sortirai du théme qui m’a été proposé. Pour une présentation de quelques positions de
personnes se démarquant des paradigmes religieux dans leur appréhension de la science et des origines, cf. dans le
collectif Le monde s’est-il créé tout seul ?, Paris, Albin Michel, 2008 les entretiens avec llya Prigogine, Albert Jaccard
et Henri Atlan notamment. Quant & un ouvrage récent par un autre scientifique chrétien, cf. de John C. Lennox, God’s
Undertaker. Has Science burried God ?, Oxford, Lion Hudson, 2007 ou I’auteur dit notamment préférer « intelligent
causation » ou « intelligent origin » a « intelligent design » (p.12). Pour une présentation synthétique du point de vue
d’un théologien chrétien sur les rapports entre religions et sciences, en particulier sur la question du commencement, cf.
de Hans Kiing, Petit traitement du commencement de toutes choses, Paris, Seuil, 2008.

14


http://www.yabiladi.com/coran/sourat-7-50-fr.html
http://www.yabiladi.com/coran/sourat-16-10-fr.html

pour permettre I’émergence de la vie et de la conscience. En effet, si les conditions initiales et les
constantes physiques avaient été ne serait-ce que légérement différentes, nous ne serions pas ici pour
en parler. (...) La précision stupéfiante de ce réglage est comparable a celle dont devrait étre capable
un archer pour planter une fleche dans une cible carrée d’un centimétre de c6té qui serait placée aux
confins de I’Univers, a une distance de 15 milliards d’années lumiere ! (...) Comment expliquer un
réglage d’une si grande précision ? Il me semble que nous avons deux possibilités : la précision du
réglage est le résultat soit du hasard, soit de la nécessité. Dans I’hypothese du hasard, il nous faut
postuler I’existence d’une infinité d’univers paralléles au nbtre (ces univers forment un
« multivers »). Chacun de ces univers aurait une combinaison différente de constantes physiques et
de conditions initiales. Mais seul le nétre aurait la combinaison gagnante nécessaire pour
I’émergence de la vie et de la conscience. Tous les autres univers auraient une combinaison perdante
et seraient stériles. En revanche, si nous rejetons I’hypothése d’univers paralléles et adoptons celle
d’un seul univers, le n6tre, alors nous devons postuler I’existence d’un principe créateur qui a ajusté
I’évolution de I’Univers dés son début »*,

Les astrophysiciens contemporains semblent tous reconnaitre qu’il y a une précision extrémement
fine dans les conditions initiales donnant naissance a notre univers. Mais la s’arréte le consensus.
L’interprétation et I’explication de cette précision sont tres diverses. Deux grands camps semblent
se dessiner : d’une part ceux qui considérent que cette précision a une explication sans « réalité
autre » (par le hasard et I’auto-organisation®?®) et d’autre part ceux qui font référence a une « Réalité
autre » (Dieu, principe createur, flux de conscience...). Selon des partisans du premier camp
I’explication de la précision du réglage de I’expansion de notre univers (qui serait de 10°®°) peut
s’expliquer par I’existence possible d’un trés grand nombre (10%°°?) d’univers différents.
L’hypothése de « multivers », voire d’« univers bulles » (notre univers ne serait qu’une petite bulle
dans un univers compose d’une infinité d’autres bulles, selon le scénario proposé par Andrei Linde)
pourrait rendre compte de la naissance aléatoire et probabiliste de notre univers.

Les trois savants que nous allons écouter maintenant ont tous optés pour une interprétation
différente, et cela en harmonie avec leurs fois religieuses respectives.

1. Un scientifique chrétien : William D. Phillips

W.D. Phillips est un physicien qui a recu le prix Nobel de physique en 1997. Tres clairement pour
lui connaissance scientifique et foi religieuse ne s’opposent pas. Au contraire. L’observation
émerveillée de I’intelligibilité de la création renforce sa foi en Dieu comme Créateur intelligent.

«(...) je tiens a souligner le fait que ma connaissance scientifique soutient ma foi. Si cette derniére
est non scientifique (je ne dis pas antiscientifique), elle n'en est pas irrationnelle pour autant! Lorsque
j'observe I'ordre, la compréhension et la beauté de I'Univers, j'en viens a la conclusion que ce que je
vois a été créé a dessein par une intelligence supérieure. Mon appréciation scientifique de la
cohérence et de la merveilleuse simplicité de la physique renforce ma croyance en Dieu. La structure
de I'Univers semble étre mystérieusement adaptée au développement de la vie. Le moindre petit
changement de l'une des constantes fondamentales de la nature (par exemple, de ces chiffres qui
décrivent la valeur de la force existant entre deux électrons) ou des conditions initiales de I'Univers
(comme la quantité totale de matiére) aurait été un obstacle au développement de la vie - telle que
nous la connaissons. Pourquoi I'Univers est-il si incroyablement adapté a I'émergence de la vie? Et,
plus encore, pourquoi I'Univers est-il si scrupuleusement adapté a notre existence a nous? Certains
répondent simplement que si cela n'avait pas été le cas, nous ne serions pas la pour nous en poser la
guestion (c'est le Principe anthropique faible). Cependant, cela ne répond pas a la question de savoir
pourquoi, parmi l'infinité d'univers qui eussent été possibles, le ndtre soutient et maintient la vie
intelligente. Cela semble tellement improbable que nombre de personnes en concluent que I’Univers

% « Science et bouddhisme : & la croisée des chemins » in Jean Staune (dir), Science et quéte de sens, Paris, Presses de
la Renaissance, 2005, p. 251-253.
* Voir les ouvrages de Jacques Monod, Steven Weinberg, Richard Dawkins, Ilya Prigogine, Albert Jaccard...

15



tel qu’il est ne peut avoir été que congu par un Créateur avisé. Cela constitue-t-il une preuve
scientifique Iégitime pour prouver I'existence d'un Créateur intelligent? Cela se pourrait. »*.

Aprés avoir attesté qu’un regard scientifique porté sur le monde peut induire la foi rationnelle en un
Dieu créateur, W.D. Phillips continue en affirmant avec clairvoyance que cette « preuve » n’est pas
partagée par tous et que tres probablement il n’y aura jamais de « preuves scientifiques capables de
justifier I’existence de Dieu ».

« Reste que cette preuve n'est pas partagée universellement. D'ailleurs, certains scientifiques, plus
qualifiés et souvent plus intelligents que moi, des personnes qui connaissent davantage 1’ordre et la
beauté du cosmos sont arrivés a une conclusion inverse (de méme que de meilleurs scientifiques sont
arrivés a la méme conclusion que la mienne). L'hypothése de I'existence d'univers multiples pose la
question de la probabilité infime d’obtenir un univers adapté a la vie (bien que cette hypothése, du
moins pour le moment, ne soit pas plus démontrée que la croyance en l'existence d'un Dieu). Jai le
sentiment (un sentiment grandement dénué de fondement scientifique ou théologique) que nous ne
trouverons jamais de preuves scientifiques capables de justifier I'existence de Dieu de fagon
convaincante. Je soupgonne Dieu de ne pas laisser Ses «kEmpreintes» sur Son ceuvre. Un sage affirma:
«S'il existait des preuves parfaitement convaincantes de I'existence de Dieu, alors, quelle serait
I'utilité de la foi? »*.

2. Un scientifiqgue musulman : Bruno Guiderdoni

Bruno Guiderdoni est astrophysicien et directeur de recherche au CNRS. De tradition musulmane, il
porte dans un premier temps un regard « extérieur » sur le débat science-religion tel qu’il a eu lieu
en Occident. Il critique a la fois la position de scientifiques qui ont « colonisé » toute la « réalité » et
la position de théologiens juifs et chrétiens qui ne se lassent pas de justifier le retrait de Dieu du
monde.

« Le conflit qui avait cours entre science et religion en Occident ne cessa que lorsque la religion
admit qu’elle n’avait plus rien a dire a propos de la figure du monde. S’ensuivit un accord de non-
belligérance a partir duguel les deux approches n’empiéterent plus I’une sur I’autre dans la mesure
ou la science colonisa tout simplement la « réalité » dans son ensemble. Pour y parvenir, elle a —une
fois de plus, tout simplement- défini la « réalité » comme ce qui peut étre étudié scientifiquement.
Les théologiens, qui, pour leur part, avaient accepté d’abandonner le terrain, doivent maintenant
expliquer la raison pour laquelle I’Univers semble ne pas avoir besoin de I’« hypothése » de Dieu —
pour reprendre les termes de Laplace. Dieu semble s’étre bien caché sous I’épais rideau des
phénomenes. Des idées comme celle de la kenosis et du tsimtsum, qui fleurirent respectivement dans
la pensée théologique chrétienne et juive, ont connu, ces derniéres années, une renaissance
spectaculaire. Elles sont maintenant utilisées par des théologiens spécialisés dans la doctrine de la
Création, afin d’expliquer la raison pour laquelle Dieu se «retire» du monde pour le laisser
s’autogouverner via ses propres lois, sans le moindre signe direct d’intervention divine. L’insistance
est mise sur la relative indépendance accordée par Dieu aux lois de la nature, et sur la (relative)
liberté accordée par Dieu & I’&tre humain »%.

Face aux scientifiques qui ont occupé tout le terrain et face aux théologiens juifs et chrétiens qui ont
abandonné trop de terrain, B. Guiderdoni signale que la tradition musulmane valorise une autre
perspective. Et cela en lien avec les textes coraniques qui attestent d’un Dieu qui se manifeste dans
et & travers sa création.

« Comme on le sait, la tradition islamique a, de tout temps, enseigné que Dieu se tient a proximité du
monde, et qu’il agit continuellement dans la création. « Chaque jour, Il est a I’ceuvre » (Coran,

¥ « Foi ordinaire, science ordinaire » in Jean Staune (dir), Science et quéte de sens, Paris, Presses de la Renaissance,
2005, p. 268-269.

* Op.cit., p.269

% « Cosmologie moderne et quéte de sens : un dialogue sur la voie de la connaissance ? », in Jean Staune (dir), Science
et quéte de sens, Paris, Presses de la Renaissance, 2005, p. 224-225.

16



55,29). Ainsi, les théologiens musulmans ne peuvent-ils pas suivre le chemin de certains théologiens
occidentaux dans le sens d’un Créateur qui laisserait sa création fonctionner seule, avec une
indépendance si grande qu’ll en deviendrait, finalement, une nouvelle sorte de Deus otiosus, soit du
fait de sa volonté, soit par son désir de faire I’expérience de la faiblesse humaine. Pour la tradition
islamique, Dieu est, certes, caché, mais il est également apparent, en conformité avec ses Noms azh-
Zahir wal Batin [I’Extérieur, I’ Apparent et I’Intérieur, le Caché]. Le Créateur est tellement grand que
sa créatiogr; n’a aucune imperfection. Mais Il est également manifeste dans, et a travers, sa
création »°".

Quant au theme central de ce colloque, B. Guiderdoni le résume -a partir de ses références
coraniques- en ces termes :

« Le mystére fondamental, qui sous-tend la physique et la cosmologie, est le fait que le monde soit
intelligible. Pour un croyant, le monde est intelligible car il est créé. Le Coran recommande
fortement de méditer et de réfléchir sur la Création, pour trouver dans son harmonie les traces du
Créateur. (...) En regardant le cosmos, I’intelligence que Dieu a mise en nous rencontre
constamment I’ Intelligence qu’il a employée en créant les choses »®.

Chrétiens et musulmans, a partir de leurs paradigmes communs marqués par le monothéisme,
peuvent partager bien des convictions. Méme si des différences importantes subsistent aussi.

3. Un scientifique bouddhiste : Trinh Xuan Thuan

Trinh Xuan Thuan est astrophysicien, professeur a I’Université de Virginie et spécialiste de la
formation des galaxies*’. De tradition bouddhiste, il apporte un regard différent dans le traditionnel
face a face entre scientifiques mateérialistes et scientifigues monothéistes. Un paradigme
monoholiste marqué par le bouddhisme (interdépendance de toutes choses et coexistence éternelle
d’un flux de conscience et de I’Univers) sous-tend son interprétation®’.

Trinh Xuan Thuan se démarque clairement des theses qui voient dans le hasard le fondement de
I’univers.

« Je ne souscris pas a I’idée d’univers multiples. Qu’ils soient inaccessibles a I’observation, et donc
invérifiables, fait violence a ma conception de la science. (...) Mon travail d’astronome me permet
d’avoir I’immense chance de me rendre dans des observatoires pour contempler le cosmos. Je suis
toujours émerveillé par son organisation, sa beauté et son harmonie. Cela est difficile pour moi
d’attribuer toute cette splendeur au pur hasard. Si nous rejetons I’idée d’univers multiples et
acceptons celle d’un univers unique, le nétre, alors il me semble que nous devons parier, tel Pascal,
sur I’existence d’un principe créateur responsable du réglage extrémement précis de I’Univers »*,

Comme le chrétien et le musulman, le savant bouddhiste est émerveillé par I’organisation et
I’harmonie de I’univers. Attribuer tout cela au hasard lui est difficile. Un « principe créateur » lui

3 Op.cit., p.225.

% Op.cit., p.226.

% Dans une perspective chrétienne qui prend au sérieux non seulement la beauté de la création mais aussi la laideur du
péché, la problématique sera marquée différemment. En effet I’univers n’exprime pas que de la beauté et I’intelligence
humaine n’est pas univoquement transparente au monde.

“0 |1 est I"auteur aussi d’un nombre important d’ouvrages publiés en francais (La Mélodie secréte, Paris, Gallimard,
1991 ; Origines, Paris, Fayard, 2003 notamment). Pour cet article, je me base surtout sur I’interview paru dans le
collectif susmentionné Science et quéte de sens. Mais un texte récent et plus complet de I’auteur peut étre trouvé dans
I’ouvrage collectif déja mentionné aussi Le monde s’est-il créé tout seul ? (Paris, Albin Michel, 2008), pp.15-71,
intitulé « Entretien avec TrinhXuan Thuan ».

*L 11 faut nuancer ces propos en rappelant que Trinh Xuan Thuan ne se définit pas lui-méme comme un bouddhiste
« orthodoxe » (cf. Le monde s’est-il créé tout seul ?, op.cit., p.52) et qu’avec beaucoup d’honnéteté, il présente aussi les
limites du concept d’interdépendance.

%2 « Science et bouddhisme : & la croisée des chemins » in Jean Staune (dir), Science et quéte de sens, Paris, Presses de
la Renaissance, 2005, p. 253-254.

17



parait donc responsable. Mais attention, ce principe n’est pas le principe du Dieu créateur des
traditions monothéistes.

« Pour moi, ce principe n’est pas un Dieu personnifié, mais un principe panthéiste omniprésent dans
la Nature, semblable & celui dont parlaient Einstein et Spinoza »*.
Or ce principe, selon Trinh Xuan Thuan, n’est pas « inconscient ». Ailleurs il dira :

« Ma réponse est plus d’ordre intuitif et émotionnel que rationnel. La science n’a encore rien a dire
sur ce sujet. Je pense que le principe est conscient. Il a voulu créer un univers qui posséde un
observateur. C’est la raison pour laquelle notre univers a été réglé pour évoluer comme il le fait »*.

Trinh Xuan Thuan rappelle des éléments fondamentaux d’une vision bouddhiste du monde.

«(...) Le bouddhisme rejette I’idée d’un commencement de I’Univers et donc d’un principe créateur.
Pour lui, la conscience est distincte de la matiére, toutes deux coexistent dans un Univers sans
commencement »*.

« L’interdépendance des phénomeénes constitue un des principes fondamentaux du bouddhisme. Rien
ne peut exister de fagcon autonome ni étre sa propre cause. (...) Une entité qui existerait
indépendamment de toutes les autres devrait soit exister depuis toujours, soit ne pas exister du tout.
Elle ne pourrait agir sur rien et rien ne pourrait agir sur elle. Le bouddhisme envisage donc le monde
comme un vaste flux d’événements reliés les uns aux autres et participant tous les uns des autres »*°.

« Le bouddhisme considere que les propriétés de I’univers n’ont pas besoin d’étre réglées pour que la
conscience émerge. Selon lui, les flots de conscience et I’Univers matériel coexistent depuis toujours
dans un univers dénué de commencement. Leur ajustement mutuel et leur interdépendance sont la
condition méme de leur existence »*’.

Co-existence interdépendante et sans commencement d’un principe conscient et d’un univers
matériel semble étre au cceur de la vision de Trinh Xuan Thuan. Cette vision critique aussi bien le
paradigme mateérialiste fondé sur le hasard et le paradigme monothéiste fondé sur un Dieu autonome
et agissant.

Avec lucidité et honnéteté, Trinh Xuan Thuan reconnait toutefois que cette vision est en tension
avec plusieurs connaissances scientifiques actuelles.

« L’optique bouddhiste souléve d’autres questions. S’il n’y a pas de créateur, I’Univers ne peut étre
créé. Il n’a donc ni commencement ni fin. Le seul univers compatible avec le point de vue
bouddhique est donc un univers cyclique, composé d’une série sans fin de big-bang et de big-crunch.
Cependant, le fait que I’Univers va un jour s’effondrer sur lui-méme, donnant lieu & un big-crunch
reste loin d’étre établi scientifiquement. (...) Quant au concept de flots de conscience coexistant avec
I’Univers dés les premieres fractions de seconde du big-bang, la science est encore trés loin de
pouvoir le vérifier. Certains neurobiologistes pensent qu’il n’est nul besoin d’un continuum de
conscience coexistant avec la matiére, que la premiére peut émerger de la seconde, une fois que
celle-ci a passé un certain seuil de complexité »*.

* Op.cit., p.254.

* Le monde s’est-il créé tout seul ?, op.cit., p.51. Sans étre un Dieu personnifié, le principe fondamental de Trinh Xuan
Thuan est conscient et a une volonté... ce qui pour le moins sont des attributs de « personnalité »...

* Science et quéte de sens, op.cit., p.256. Ailleurs il dira encore plus explicitement : « Un phénoméne quel qu’il soit —et
cela inclut la création de I’'univers- ne peut survenir que s’il est relié et connecté a d’autres. Le bouddhisme nie donc
catégoriquement la notion d’un Dieu créateur, qui existe par lui-méme et pour lui-méme et indépendamment de tout, et
qui créé I'univers ex nihilo » (Le monde s’est-il créé tout seul ?, op.cit., p.51-52). Pour une critique bien documentée de
la compréhension chrétienne de Dieu dans une perspective bouddhiste, cf. de Gunapala Dharmasiri, A Buddhist Critique
of the Christian Concept of God, Colombo, Lake House Investments, 1974.

“® Science et quéte de sens, op.cit., p.242.

*" Science et quéte de sens, op.cit., p.254.

%8 Science et quéte de sens, op.cit., p.255.

18



Transition

1. Les trois savants rapidement présentés partagent un méme émerveillement face aux structures de
I’univers. Tous les trois se référent a un « principe créateur ». Mais selon les traditions religieuses
auxquelles ils appartiennent, ce principe est différent. Pour le chrétien et le musulman, il s’agit d’un
Dieu créateur, différent du monde et agissant en lui. Pour le bouddhiste, il s’agit d’un Principe
conscient et co-éternel au monde.

2. Ce que I’on appelle « science » est a la fois une méthodologie et une herméneutique de cette
méthodologie.

La méthodologie scientifique peut étre définie comme I’expérience humaine qui consiste a chercher
des explications rationnelles a la partie du réel qu’elle appréhende®. Les « lois » ainsi découvertes
doivent pouvoir étre verifiées (ou falsifiées) par tout chercheur voulant répéter I’expérience.

Cette méthodologie est éminemment évolutive et si possible progressive.
« REEL »

«réel Al» «réel A2»  «réel A3 »

«loisAl» «loisA2»  «lois A3)

~

humains

L’herméneutique de cette méthodologie est d’un autre registre. L”hermeéneutique scientifique peut
étre définie comme I’expérience humaine qui consiste a organiser des explications rationnelles
partielles dans un cadre genéral leur donnant sens. Elle dépend de paradigmes fondamentaux
(matérialiste, monothéiste, monoholiste). Ainsi les mémes « lois » peuvent étre interprétées dans
des cadres interprétatifs différents.

3. Les trois savants présentés ne divergent pas quant a leurs methodologies, mais bien quant a leurs
herméneutiques.

5. Tableau synoptique des visions du monde

Toute tradition religieuse cherche a communiquer son sens de la réalité ultime, de I’humain et du
monde. Selon les structures spécifiques de chaque vision du monde, I’intelligibilité du « réel » sera
percue fort differemment.

Voir le Tableau synoptique des visions du monde.

Pour le dire de maniére extrémement schématique, les trois traditions monothéistes partagent une
perception commune du monde selon laquelle le Créateur intelligent est différent de sa création
intelligible dans laquelle pourtant il se fait connaitre par des signes. La raison humaine est celle
d’une créature cherchant a comprendre la création et son Créateur. Ce qui importe, c’est que par la
création et les signes du Créateur, elle comprenne et accueille sa VVolonté de Vie pour les humains.

* e grand danger pour tout savant, c’est de confondre la partie du réel appréhendé par ces « lois » avec I’ensemble du
réel qui ne se réduit pas a la juxtaposition de ses parties.

19



Les traditions monoholistes, par contre, affirment qu’il y a continuité entre I’ultime, I’univers et
I’lhumain. La raison humaine qui appréhende le monde, méme si elle s’illusionne et est ignorante,
n’est pas de nature différente du monde et de I'ultime. Ce qui importe, c’est qu’elle passe de
I’illusion au « Réel » (Brahman ou I’Inconditionné) en ne s’attachant pas a I’univers cyclique qui
passe.

La tradition chrétienne est monothéiste dans sa compréhension de la différence du Créateur et de sa
création. Par I’Incarnation de Dieu en Jésus de Nazareth, elle affirme toutefois que I’humain et le
divin peuvent communier. En cela, elle affirme qu’il n’y a pas que différence, mais rencontre
possible. En plus, par la Rédemption offerte dans la vie, la mort et la résurrection de Jésus de
Nazareth, la compréhension méme de la nature et de la rationalité humaine est différente des deux
autres monothéismes. La réalité du mal fait que I’univers n’est pas qu’harmonieux et surtout
I’appréhension par I’étre humain de I’univers et de son Créateur est perturbée en profondeur. La
raison seule et « en soi » ne permet pas une compréhension saine du monde et de sa Source.

Conclusion

Je présenterai des éléments conclusifs en formes d’affirmations synthétiques et de theses.

1. Toutes les traditions religieuses ont développé une intelligibilité du «monde».

2. Dans les traditions «monothéistes», I’intelligibilité du monde est expression de I’Intelligence du

Créateur. Et si I’étre humain peut comprendre quelque chose de cette intelligibilité et de cette
Intelligence, c’est parce que lui-méme a recu une part d’intelligence.

2. 1. Les trois traditions «monotheistes» juives, chrétiennes et musulmanes divergent
notamment sur :

1. la compréhension de I’unité de Dieu

2. la compréhension du péché humain.
Ces divergences ont des incidences sur la maniére de comprendre le monde.
2. 2. La tradition chrétienne attestant d’une confiance en Jésus mort et ressuscité pour nous
témoigne d’un Dieu trinitaire et d’un besoin fondamental en chacun d’étre réconcilié, gueri.
Ces convictions ont des incidences sur la maniére de voir le monde.

3. Dans les traditions «monoholistes», le «divin», le monde et I’humain participent tous d’une
méme « réalité ». L intelligibilité, c’est I’expression raisonnee de cette commune appartenance.

3. 1. Les traditions «monoholistes», divergent notamment dans la primauté a accorder a
certains aspects de cette commune réalité.

3. 2. Pour les hindous, par exemple, le monde «naturel» est «irréel» en comparaison a la
Réalité de I’Ultime qui s’y exprime. Pour les « chinois », par contre, la densité de ce monde
n’est pas dévalorisée par le Tao qui le structure.

4. Les traditions «mateérialistes», considérent que I’intelligence humaine et I’intelligibilité de
I’Univers peuvent étre expliquées sans référence a un Créateur, a du divin, a de I’Esprit ou & une
Conscience d’origine non matérielle.

5. Les «sciences» peuvent étre interprétées aussi bien dans un paradigme monothéiste, monoholiste
ou matérialiste.

5. 1. Il faut cesser d’opposer les «sciences et la foi» puisque les sciences peuvent étre
interprétées aussi bien dans une foi monothéiste, monoholiste ou matérialiste.

20



5. 2. Ce qu’il faut confronter les unes aux autres, ce sont :
les interprétations monothéistes des sciences
aux interprétations matérialistes des sciences
et aux interprétations monoholistes des sciences.

6. La question qui se pose des lors est celle de la meilleure pertinence d’un paradigme
(monothéiste, monoholiste ou matérialiste) dans leur interprétation positive et critique des
sciences...

Or ceci est un sujet en lui-méme qui dépasse largement le théme qui m’a été confié...*

* Dans mon petit livre intitulé Dieu & Iusage de mes fils (Paris, Seuil, 2000), et notamment dans le chapitre intitulé
« Et si Dieu n’existait pas ? », j’ai donné un début de réponse a cette question.

21



5. Tableau synoptique des visions du monde

Humain=khalife de Dieu
(vicaire, gestionnaire)

Humain=insoumis
Rationalité limitée

Humain créé a I’image de Dieu

Humain= « pécheur »
Rationalité limitée

Humain créé a I’image de Dieu

Humain=pécheur
Rationalité perturbée

Jiva
(Atman ou Soi incarné)
Ilusions

Islam Judaisme Christianisme Hindouisme Bouddhisme
Allah YHWH YHWH Brahman Inconditionné
« Divin » Jésus Esprit
Dieu UN Dieu UN Dieu Tri-unitaire Divin UN Bouddhéité
Createur Createur Createur Emanateur Interdépendance
Rationalité insondable Rationalité infinie Rationalité infinie et relationnelle « Rationalité » éternelle « Rationalité » transrationnelle
Univers avec commencement Univers avec commencement Univers avec commencement Univers cyclique Univers cyclique
Création rationnelle Création rationnelle Création rationnelle Maya Maya
(apparence) (apparence)
(avidya et vidya)
Monde (ignorance et connaissance) Impermanence
Vacuité
Incarnation et Rédemption « Avatars » « Bouddhas »
Humain

Anatman
(absence de Soi)
Ignorances

22



