L’orthodoxie radicale et 1a théologie des religions
Quelques réflexions métaparadigmatiques et critiques

(Colloque 3° cycle commun Théologie systématique/Ethique théologique en Suisse romande
Vérité, liberté et modernité. Le role du christianisme selon la Radical Orthodoxy,
la déconstruction postmoderne et 1’éthique autonome
24 avril 2009 )

(Ce texte a paru dans Collectif, Ou est la vérité ? La théologie aux défis de la Radical Orthodoxy et
de la déconstruction, Geneve, Labor et Fides, 2012, pp.75-12)

Shafique Keshavjee
Introduction

Quelques explications sur le titre de cette contribution' : « L’orthodoxie radicale et la théologie des
religions ». La « théologie des religions » est mon domaine de compétences (ou de moindre
incompétences). Est-ce une raison de I’articuler a 1’orthodoxie radicale? Dans le livre
programmatique du mouvement Radical Orthodoxy®, les thématiques retenues (connaissance,
révélation, langage, nihilisme, désir, amitié, érotisme, corps, cité, esthétique, perception, musique)
n’abordent pas directement celui de la théologie des religions. Dans cet ouvrage, aucune réflexion
systématique n’est consacrée aux religions. Le « front polémique » est ailleurs. Cela dit, un article
important de John Milbank, auteur influent du mouvement s’il en est, a paru sous le titre significatif
de « The End of Dialogue »°. Dans ce texte, une théologie des religions est clairement dessinée.
Une partie de ma contribution consistera des lors a analyser la pertinence de ce positionnement.

Quelques réflexions méta-paradigmatiques et critiques. Le sous-titre choisi explicite le type
d’analyse que je vais essayer d’entreprendre : une mise en perspective critique des « cadres de

pensée » dans lesquels et contre lesquels I’OR se positionne.

Avant d’entrer dans le vif du sujet, quelques rappels et clarifications sont encore nécessaires.
1. Toute analyse (et toute production) de discours est attentive notamment a la question Qui parle
de quoi a qui ?*. Les auteurs de I’OR expriment leurs discours dans un lieu et un temps donnés

pour des lecteurs réels ou imaginés.

! Comme d’autres intervenants, je dois reconnaitre que je ne suis pas un spécialiste de I’orthodoxie radicale (OR). C’est
grice a ce colloque que j’ai commencé a lire plus attentivement des livres et des articles rédigés par des partisans et des
opposants & ce que pour le moment, et par commodité, j’appellerai « mouvement ». La bibliographie qui lui est
consacrée est déja fort longue! Pour wune bibliographie quasi exhaustive jusqu’en 2007, cf.
http://www.calvin.edu/~jks4/ro/ (consulté le 5/2/2010).

2 John MILBANK, Catherine PICKSTOCK et Graham WARD, Radical Orthodoxy, London and New York, Routledge,
1999. Cet ouvrage sera abrégé dans la suite du texte sous le sigle RO.

3 John MILBANK, « The End of Dialogue », in: Gavin D’COSTA (éd.), Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of
a Pluralistic Theology of Religions, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1990, p .174-191.

* Je dis notamment, car la question doit étre complétée par les sous questions « Ot ? » et « Comment ? ».



AuteursOR 3 X
Mon discours sur leurs discours est aussi adressé dans un lieu et un temps donnés pour des auditeurs

et des lecteurs réels (des doctorants et des professeurs d’un Colloque de troisiéme cycle en Suisse

romande) et imaginés (les lecteurs de I’article).

S.Keshavjee ———  AuteursOR ——» X ——» Y
La complexité de la communication vient de ce que les présupposés, préjugés, précompréhensions
des auteurs de I’OR, de X, de S. Keshavjee et de Y ne sont pas les mémes ! Chacun s’exprime et
écoute a partir de son lieu propre. Pour I’amélioration de la communication il est nécessaire, voire

indispensable, d’étre conscient de la pluralité de ces lieux.

r [

S. Keshavjee ———p  AuteursOR ———p» X ——» Y

. )

2. Toute analyse (et toute production) de discours est attentive —ou devrait étre attentive- a la

question : Qu’est-ce qu’un discours ? En introduction (et en anticipation de la troisiéme partie) de
cet article, je définis un discours de la maniére suivante : un discours est [’expression partielle par
un sujet historique —individuel et/ou transindividuel- d 'un macroparadigme fondamental dans une
societe particuliere. Tout discours est 1’expression d’un sujet. L’expression est toujours partielle
dans le double sens de limitée par la quantité d’informations communiquées (il est toujours possible
de dire plus) et limitée par la qualité d’expression de la pensée communiquée (il est toujours
possible de dire mieux ou autrement). A chaque fois c’est un sujet particulier qui s’exprime dans
une société particuliére. Il n’y a pas de pensée abstraite, atemporelle sans penseur concret dans un
lieu et un temps donnés’. Le sujet est individuel et/ou transindividuel, ¢’est-a-dire un groupe social

ou une communauté®. J’appelle un macroparadigme fondamental une théorie d’ensemble d’une

> La littérature en sciences de la communication est trés vaste. Pour une premiére présentation, cf. de Judith LAZAR, 100
mots pour introduire aux théories de la communication, Paris, Seuil, 2004. Selon 1’auteur un discours a toujours trois
caractéristiques : il concerne au moins deux interlocuteurs, il vise la transmission d’un message et il est propre a un
contexte (p.76).

6 L’idée de sujet transindividuel, je "emprunte & Lucien Goldmann. Parmi ses nombreux écrits, cf. par exemple son
article « Pensée dialectique et sujet transindividuel » in : La création culturelle dans la société moderne, Paris, Editions
Denoél/Gonthier, 1971.



vision du monde. Or il m’apparait qu’une telle théorie d’ensemble est toujours de nature méta-
paradigmatique, c’est-a-dire qu’elle exprime a la fois un discours sur le monde et un discours sur
les autres discours sur le monde.

Apres ces quelques réflexions préliminaires, entrons dans le vif du sujet.

1. Présentation de I’orthodoxie radicale

Ma présentation rapide de I’OR sera double : synthétique et analytique.

1.1. Une présentation synthétique

L’OR m’apparait étre un mouvement -voire une sensibilité- de théologiens universitaires
occidentaux, principalement anglo-saxons, affirmant une vision du monde théologique trinitaire et
platonicienne, a dominante anglo-catholique, en opposition a une vision du monde sécularisée,
nihiliste et matérialiste portée par des philosophes voire des théologiens qui la justifient ou s’y
accommodent. A partir d’une relecture de la pré-modernité, ce mouvement communique une
théologie critique de la post-modernité. A partir d’un discours sur I’Eglise comme communauté
exemplaire elle s’oppose aux dérives d’une société libérale dominée par un capitalisme destructeur.
En une phrase, I’OR est une combinaison de théologie pré-moderne -nourrie de philosophie alli¢e et

ennemie de préoccupations postmodernes- et de politique chrétienne-sociale’ .

1.2. Une présentation analytique

1.2.1 Dé-confinement et fierté

L’OR cherche a redonner aux théologiens et théologiennes qui en font partie une fierté : celle de se
tenir droit, la téte haute, dans une perspective chrétienne (« Christian standpoint »). La Trinité, la
christologie, I’Eglise et I’eucharistie® peuvent étre réaffirmées avec force. Non seulement les
théologiens n’ont pas a avoir honte de ce qui constitue le coeur de la théologie chrétienne, mais ils

sont stimulés a en montrer la pertinence pour tous. Pour ce faire, ils doivent sortir du confinement

7 Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », in : Adrian PABST et Olivier-Thomas VENARD, Radical
Orthodoxy. Pour une révolution théologique, Genéve, Ad Solem Editions, 2004, p. 21. Pour rappel, John Milbank aime
a se présenter parfois comme traditionaliste chrétien postmoderne (cf. Denis SUREAU, Pour une nouvelle théologie
éaolitique. Autour de Radical Orthodoxy, Paris, Editions Parole et Silence, 2008, p. 7).

RO, p. 1.



dans lequel le « sécularisme » les a marginalisés et domestiqués. Les deux premiéres phrases de RO

sont programmatiques :

« For several centuries, now, secularism has been defining and constructing the world. It is a
world in which the theological is either discredited or turned into a harmless leisure-time

activity of private commitment»’.

L’OR refuse aussi bien le discrédit porté sur son discours que sa privatisation par le monde séculier.
Plus encore, ’OR refuse 1’auto-marginalisation et I’incohérence des théologiens qui se font les
chantres de la sécularisation. En cela les deux premiéres théses du manifeste Radical Orthodoxy :

Twenty-Four Theses sont révélatrices de I’ensemble du projet :

« 1. Radical Orthodoxy rejects as sophistic all theological celebrations of secularization.
2. It wishes to break with the reactive character of much twentieth-century theology which

merely embraces or opposes secular tendencies without setting its own agenda »'°.

Un théologien chrétien n’a ni a se laisser enfermer dans 1’espace que 1’on veut bien lui laisser
(acceptation d’un cadre de pensée post-kantien), ni a s’opposer de maniére réactive a ce
confinement sans remettre en question le cadre lui-méme. L’OR rejette aussi bien les théologies
« libérales » de la sécularisation voire de la mort de Dieu (« Dieu » est « présent » dans le monde de
I3 r 11 r . - y P .
manicre cachée) ', que les théologies « conservatrices » ou « néo-orthodoxes » qui, a la suite de
Barth, ont utilisé ce cadre a leur avantage (Dieu est certes transcendant, mais il a parlé) sans arriver

a montrer suffisamment comment cette Parole est pertinente dans le monde et le féconde'?.

1.2.2. Une théologie académique et eucharistique

? Ibid.

10" Ces theses circulent sur Internet. Cf. par exemple http://elizaphanian.blogspot.com/2007/07/radical-orthodoxy-
official-twenty-four.html (consulté le 12 mars 2009). Adrian Pabst cite ces Radical Orthodoxy: Twenty-Four Theses
dans son ouvrage Radical Orthodoxy, Ad Solem Editions, Genéve, 2004, p.35. Denis Sureau les cite aussi dans son
livre Pour une nouvelle théologie politique, Paris, Parole et Silence, 2008, pp.108ss. Pour ce faire, il se base sur une
traduction —mauvaise- d’Olivier-Thomas VENARD, « De la charité intellectuelle », Kephas, 25, janv-mars 2008, p .9-10.
(Ex. thése 6 —qui en fait est la 7- : « dans Dieu il n’y a rien » au lieu de « sans Dieu il n’y a rien » « without God there is
nothing » !) Je n’ai pas réussi a mettre la main sur une version éventuellement « officielle » de ces théses. Elles sont
donc a lire avec prudence !

! Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », art.cit., p. 15.

12 Cf. John MILBANK, « The theological critique of philosophy in Hamann and Jacobi », RO, p. 21s.



L°’OR est d’abord un mouvement de théologiens universitaires, de théologiens passionnés de
théologie philosophique'. C’est au sein du monde universitaire, et principalement a I’Université de
Cambridge, qu’ils commencent a €laborer leur pensée. Leur ambition est de montrer la pertinence
d’une théologie académique non seulement pour les théologiens, mais pour la société de manicre
plus large. C’est sur le terrain méme de la postmodernité qu’ils tiennent a démontrer 1’échec de
cette postmodernité. Leur projet théologique a comme visée d’offrir une sortie de ce qu’ils
considerent étre une impasse. Or cette sortie ne peut se faire sans une « réflexion soutenue et
abstraite » (« sustained abstract reflection »)', portée par une élite d’initiés préts a offrir a tous leur
savoir'”.

L’OR est non seulement un mouvement de théologiens académiques, il est aussi un mouvement de
théologiens eucharistiques. Au cceur de leur expérience se trouve placée 1’eucharistie. Leur
théologie trinitaire, christologique et ecclésiale vit de 1’eucharistie.

Puisque Dieu est Trinité —« Dieu est le mystére des dons échangés dans une répétition qui n’est
jamais identique a elle-méme »- et qu’il s’est manifesté¢ dans la mort et la résurrection du Christ,
c’est dans I’eucharistic que Dieu se donne & nous et nous 4 Lui'®. Prendre au sérieux

théologiquement I’eucharistie a des incidences pratiques.

« C’est avec nos sens qu’il nous convient de célébrer Dieu si nous voulons étre sauvés »' .
L’OR est dés lors un mouvement qui cherche a concilier la plus haute abstraction et la plus grande
concretude. Méme si 1’Université et ’Eglise sont deux lieux différents, avec leurs spécificités
propres, I’OR refuse une claire séparation entre ces deux mondes.

1.2.3. Au-dela des fausses oppositions

L’OR veut récuser non seulement, comme nous venons de le voir, les apories d’une mauvaise

opposition entre abstraction et corporéité, accommodation excessive des théologies libérales et déni

5 Milbank, et Pickstock enseignent la « théologie philosophique ». Ward enseigne la théologie, la philosophie et
I’analyse littéraire.

'* Thése 19 du Manifeste.

15 Voir les théses 13 et 15 de leur Manifeste. « Radical Orthodoxy rejoices in the unavoidably and authentically arcane,
mysterious, and fascinatingly difficult. It regards this preference as democratic, since in loving mystery, it wishes also
to diffuse and disseminate it. We relish the task of sharing a delight in the hermetic with uninitiated others.» (Thése 13).
« Despite or because of its socialism Radical Orthodoxy also believes in a Platonic rule of the best and seeks to balance
'spatial' democracy with a temporal education into collectively recognised excellence. It assumes that if one denies all
hierarchy, all that remains is the hierarchy of money and brute force» (Thése 15).

16 Catherine PICKSTOCK, “L’orthodoxie est-elle radicale?”, art.cit., p. 29-30. Cf. aussi de Catherine PICKSTOCK
« Thomas Aquinas and the Quest for Eucharist», Modern Theology, volume 15, no 2, avril 1999. Cet article, ainsi que
d’autres textes de I’OR sur le sujet sont cités par Adrian PABST et Olivier-Thomas VENARD, Radical Orthodoxy. Pour
une révolution théologique, op. cit., p. 63-66.

17 Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », art.cit., p. 30.



des médiations des théologies néo-orthodoxes, mais plus fondamentalement encore, elle veut
dépasser la fausse alternative entre matérialisme et spiritualisme.
Pour ce faire, les théologiens de I’OR renouent avec Platon et valorisent une théologie de la

participation.

«(...) the theological perspective of participation actually saves the appearances by
exceeding them. It recognises that materialism and spiritualism are false alternatives, since if
there is only finite matter there is not even that, and that for phenomena really to be there
they must be more than there»'®.

19

Tout ce qui est, pour étre, participe a un « ordre infini interpersonnel et harmonieux » °, a une

1

« éternelle stabilité »20, a une «source éternelle »2, a «’éternel transcendant »*>. En régime

chrétien, a la vie trinitaire.

« Sans participation, nous ne sommes que des bétes de somme attelées a des taches
fastidieuses et ployant sous le joug. Pour nous redresser, pour retrouver notre liberté et notre
dignité d’étre humain, nous devons retrouver ce sens de la participation, et avant tout de
notre participation a la vie trinitaire de Dieu. C’est la foi de I’orthodoxie radicale. La raison

d’étre de notre combat. »*>

Ayant récusé la fausse alternative entre matérialisme et spiritualisme, I’OR, au nom de cette
théologie de la participation, récuse aussi 1’opposition entre I’Infini et le fini, la Révélation et la
raison. C’est dans le fini que I’Infini se révele et la révélation est une illumination-intensification de
la compréhension humaine. Faisant remonter a Duns Scot et a Ockham une premiére dissociation de
I’ontologie et de la théologie, dissociation qui n’aurait été qu’en s’aggravant puis justifiée
philosophiquement par Descartes et Kant, les auteurs de I’OR privilégient dés lors Augustin et
Thomas d’Aquin avant cette dissociation et Hamann et Jacobi, notamment, aprés cette
dissociation®®. Grice a eux, ils pensent avoir trouvé une voie qui surmonte les apories de notre

temps.

8RO, p 4.

RO, p 2.

2RO, p. 3.

2'RO, p. 4.

2RO, p. 5.

2 Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », art.cit., p. 33.

24 Cf. de John MILBANK, « Knowledge. The theological critique of philosophy in Hamann and Jacobi », in: RO, p. 21-
35 et de John MONTAG « Revelation. The false legacy of Suarezy», in: RO, p. 38-63. Pour une présentation critique du

6



1.2.4. Le tout ou le rien

Une théologie de la participation refuse tout champ autonome qui serait indépendant de Dieu.
Accepter de tels territoires ne peut conduire, selon ces auteurs, qu’au nihilisme. Or le nihilisme, par
cette conscience du vide dans une société sécularisée ayant écarté¢ Dieu, est pour eux un alli¢ plus

important que I’humanisme.

«Radical Orthodoxy believes that nihilism is nearer the truth than humanism, because it
recognizes the unknown and indeterminate in every reality and because it is true that without
God there is nothing. One can add that humanism is nihilism unable to recognize itself and

therefore also naive or cynical or both.»*

Le role de ’OR consiste des lors a s’opposer au penseur postmoderne incapable de voir autre chose
que le rien sous I’afflux de signes qui lui parvient. Plus précisément, il lui faut « recadrer le

nihilisme » dans une perspective théologique.

« L’orthodoxie radicale cherche a recadrer ce nihilisme : le flux de signes échappe au néant

dans la mesure ot il est le reflet de Dieu qui est tout. »*°

Au rien d’une société sécularisée, I’OR oppose le tout de Dieu...

1.2.5. Le théologique et le social

Il serait erroné de croire que 1I’OR serait principalement une théologie philosophique en opposition a
des philosophies opposées a la théologie. L’ouvrage de référence de John Milbank est intitulé
Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason’’. La critique de la raison séculiére qui
marginalise, fascine et domestique la pensée théologique est certes au ceeur de I’OR. Or cet ouvrage
de Milbank s’adresse non seulement a des théologiens, mais aussi et d’abord a des théoriciens du
social (« social theorists »). A partir d’une perspective chrétienne, 1’auteur cherche a montrer que
les théories en sciences sociales sont une déviance des positions chrétiennes orthodoxes. L’objectif
de Milbank est de présenter la théologie comme une science sociale, une sociologie chrétienne, une

ecclésiologie. Plus encore, la théologie occuperait dans le cercle des sciences une place « royale ».

«thomisme» de I’OR, cf. la contribution d’Olivier-Thomas VENARD in Radical Orthodoxy. Pour une révolution
theéologique, op. cit. p. 123-145.

% These 7 du Manifeste.

26 Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », art.cit., p. 23.

27 John MILBANK, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, Oxford, Basil Blackwell, 1990.



Apreés une présentation critique de théoriciens de la société (de Malebranche aux nouveaux
philosophes en passant par Durkheim, Weber et Marx), ce qu’il cherche a mettre en évidence c’est
que la théologie est la reine des sciences (« the queen of sciences for the inhabitants of the altera
civitas, on pilgrimage through this temporary world »*%).

L’OR est une nouvelle théologie politique”. Prenant au sérieux la participation eucharistique a la
vie trinitaire dans [’Eglise, les théologiens de cette sensibilité développent une critique sociale des

dérives du capitalisme contemporain.

« Radical Orthodoxy pursues a unique politics. It remains socialist, and is not reconciled to
the capitalist market, but rejects state solutions and holds that socialism can only arrive
through co-operative production and banking and continued re-negotiation in democratic
forums of fair profits and salaries. A new mode of universal gift-exchange is to be sought.

The church itself is understood as the event of true community, now and eternally. »*°

Transition

Pour les partisans de I’OR, la théologie doit donc retrouver sa place et sa fiert¢é dans un monde
sécularisé qui I’a marginalisée et domestiquée. L’Eglise, vivant de 1’eucharistie, est porteuse d’une
science sociale critique du nihilisme et du relativisme contemporains. Elle offre par son expérience
du don une vraie alternative a notre sociét¢ marchande. A partir de Dieu —tel que pensé par
Augustin et Thomas d’Aquin, et repensé dans la nouvelle théologie catholique a la suite d’Henri de
Lubac- I’OR refuse toute opposition entre nature et surnature, raison et foi, libéralisme et néo-

orthodoxie.

2. Quelques réflexions méta-paradigmatiques

L’OR propose un changement de cadre.

Des questions fondamentales nous sont donc (re)posées’’. Dans quels cadres voyons-nous et

pensons-nous ? Qu’est-ce qu’un « cadre» ? Quel est notre cadre? Comment évaluons-nous d’autres

2 Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, op.cit., p. 380.

% Cf. en particulier I’ouvrage de Denis SUREAU, Pour une nouvelle théologie politique. Autour de Radical Orthodoxy,
Paris, Editions Parole et Silence, 2008.

3% Thése 15 du Manifeste.

31 Je dis reposée, car toute Ihistoire de la théologie est celle d’une réflexion continue sur des cadres de pensée, les
présupposés, les « fondements », etc. Selon les époques et les théologies, « Dieu » est plus ou moins critique, corrélé,
caché, confirmant, contestataire... de ces cadres de pensée. L’OR a le mérite de reposer de maniére explicite et critique

8



cadres? De quelle maniére intégrons-nous dans notre cadre des pensées élaborées dans un autre
cadre ? Une comparaison est-elle possible entre des cadres différents et entre des pensées tributaires
de ces cadres ? Comment évoluent et s’articulent des cadres différents ? *2

Apres quelques clarifications préalables (2.1.) j’exposerai quelques ¢éléments du métaparadigme de

I’OR (2.2.).

2.1. Quelques clarifications

L’OR expose un nouveau cadre théologique (« theological framework »*°), une nouvelle maniére
de voir (« re-envision »**) le christianisme. L’objectif de ses partisans est de restaurer dans des
termes postmodernes la possibilité d’une théologie comme méta-discours®. Selon Milbank, une
.« . “, A e 17 7 . 1. . . . . 36 ..

religion doit étre considérée aussi bien comme un projet social (« social project »°), une vision du
monde (« worldview »*), ou une lecture continue du monde (« continuous reading of the
world »*%). D’autres concepts encore pourraient étre mis en évidence™ .

Pour expliciter mon analyse, je propose de différencier ici vision du monde (Weltanschauung) et

holoparadigme.

2.1.1. Vision du monde

Une vision du monde® peut étre définie comme une appréhension globalisante de « ce qui est »*'.

Or une vision du monde n’est ni statique (selon les étapes de vie et les expériences vécues, cette

la question de nos connivences avec la « raison séculiére », la philosophie comme « discipline autonome », la société
contemporaine dans son « sécularisme ».

32 Ce n’est pas le lieu de répondre a toutes ces questions bien sir. Mais les réponses données a ces questions orientent
notre évaluation de ’OR (comme de toute autre « théologie », « philosophie », « tradition »...).

3RO, p. 1.

RO, p. 3.

3% John MILBANK, Theology and Social Theory. Beyond Secular Reason, op.cit., p. 1.

36 John MILBANK, « The End of Dialogue » in: Gavin D’COSTA (éd.), Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of
a Pluralistic Theology of Religions, op.cit. p. 179.

¥ Ibid.

3 Ibid, p. 183.

% James K.A. SMITH consacre quelques pages de son livre a ce qu’il appelle la méta-histoire selon I’OR. Cf.
Introducing Radical Orthodoxy. Mapping a Post-secular Theology, Grand Rapids, Baker Academic, 2004, p. 87s. Dans
ces pages, sous la forme d’une narration, il résume la méta-histoire telle qu’elle est développée au sein de I’OR.

* En allemand « Weltanschauung » que 1’on peut aussi traduire par « conception du monde ». Kant est le premier
philosophe allemand a avoir utilisé ce concept (cf. Critique de la faculté de juger (1790), Paris, GF Flammarion, 2008,
p. 236) mais avec le sens technique d’intuition du monde sensible comme simple phénomeéne. Ayant délimité le champ
ou I’entendement seul peut opérer (les phénomeénes), Kant était conscient que la raison doit élaborer des Idées ou
« foyers imaginaires » dans lequel le divers dans sa totalité est coordonné. Or ces « représentations de la totalité » sont
d’un autre ordre que les connaissances scientifiques. Hegel, Husserl et Heidegger, notamment, ont continué¢ d’utiliser ce
concept avec des sens différents. Pour une premiére présentation, cf. I’article « Weltanschauung » in Jean-Pierre
ZARADER (dir.) Dictionnaire de philosophie, Paris, Ellipses Editions, p. 620-621.



« vision » se trouble, se réorganise, s’aveugle ou s’enrichit) ni qu’individuelle (elle est marquée par
des milliers d’autres regards qui ont nourri et continent d’alimenter le regard).
Une vision du monde, méme la plus individualisée, est toujours en transformation et articulée a un

ou plusieurs groupes sociaux en compétition.

visions du monde en transformation

groupes sociaux en compétition

2.1.2. Holoparadigme

Un paradigme peut étre défini comme la « théorie d’ensemble » ou le modele d’explication, de
compréhension et d’orientation qui structure toute vision du monde.

Alors qu’une vision du monde est un ensemble de concepts, de métaphores, de récits et de pratiques
qui composent et orientent notre regard, un paradigme est la structure fondamentale et exemplaire
qui organise cet ensemble*”.

Il m’apparait qu’il y deux sortes de paradigmes : les holoparadigmes (ou macroparadigmes) portant
sur la fotalit¢é du monde et les meroparadigmes (ou microparadigmes) portant sur une partie du

monde™®.

2.1.2.1. Structure métaparadigmatique des holoparadigmes

*1'11 m’apparait que les « visions du monde » ont toujours au moins quatre dimensions (que ’on peut différencier sans
jamais pouvoir séparer) : une dimension conceptuelle, une dimension métaphorique, une dimension narrative et une
dimension pratique.

2 Le concept de « paradigme » a été revalorisé par Thomas Kuhn dans le domaine de I’histoire des sciences pour rendre
compte de « ce que les membres d’une communauté scientifique possédent en commun ». Cf. Thomas KUHN, La
structure des révolutions scientifiques (1970), Paris, Flammarion, 2008, p. 240. La premiére édition de cet ouvrage a
paru en anglais en 1962 et la seconde en 1970. Dans la postface de cette derniére édition, Kuhn répond a un certain de
nombre de critiques adressées a son livre. L’une d’elles met en évidence que Kuhn aurait utilisé le terme de
« paradigme » d’au moins vingt-deux maniéres différentes (op.cit. p. 247) ! En réponse a cette critique, Kuhn met en
évidence deux sens principaux au concept de paradigme : le premier, c’est celui d’une « matrice disciplinaire » (ou
« théorie » ou « ensemble de théories ») composée a. de généralisations symboliques (lois et définitions) ; b. de
croyances auxquelles on adhére (métaphores et analogies); c. de valeurs (jugements quant aux prédictions) et d.
d’exemples communs (modéles de solutions). Or cette quatriéme composante, Kuhn 1’appelle aussi « paradigme » dans
le second sens qu’il veut donner a ce concept. Ou pour le dire autrement, « paradigme » est utilisé chez Kuhn avec un
sens global de théorie d’ensemble et avec un sens particulier de modeéle explicatif. Méme si le concept de paradigme
chez Kuhn s’applique en priorité a I’idée d’un « modele explicatif dominant au sein d’une discipline scientifique » (cf.
article « paradigme » in Jean-Frangois DORTIER (dir.) Le dictionnaire des sciences humaines, Auxerre, Sciences
humaines, 2004, p. 627), il me semble qu’il peut étre utilis€¢ en dehors du champ scientifique, a la condition que nous
soyons bien conscients de I’extension de son usage.

# Concepts construits sur les racines grecques holos, totalité et meros, partie.

10



Un holoparadigme est toujours de structure métaparadigmatique. En d’autres termes, c’est un
modele qui non seulement développe un discours sur la totalit¢ du monde, mais c’est aussi un
modele qui développe un discours sur les autres holoparadigmes (H). Un holoparadigme est donc

toujours un métaparadigme.

H 1 H2 H3

H2 H3 H1 H3 H1 H2

Dans I’histoire de I’humanité, trois holoparadigmes fondamentaux ont été élaborés44, chacun étant

donc de structure métaparadigmatique.

Monothéismes Matérialismes Monoholismes
Matérialismes Monoholismes Monothéismes Monoholismes Monothéismes Matérialismes
v v v

La complexité des relations entre paradigmes vient de I’extraordinaire diversité¢ interne a chaque

holoparadigme et des lors de la multiplicité quasi a I’infinie des méta-discours possibles.

* De maniére trés schématique, je différencie les monothéismes ou il y a une structure paradigmatique marquée par une
relation entre Créateur et création ; les matérialismes ou les dieux, le divin, ’immatériel sont niés au profit du
« matériel » et du « naturel » et les monoholismes ou une Unité-totalité du divin, de I’humain et du monde est affirmée.
Au rang des monothéismes, il y a notamment 1. le monothéisme juif, 2. le monothéisme chrétien, 3. le monothéisme
musulman (trois monothéismes ou Dieu est Sujet) et 4. ce que j’appelle le monothéisme conceptuel (Voltaire, Kant etc.
ou le concept est privilégié au détriment de la métaphore). Au rang des matérialismes, il y a ceux de 1’Occident et de
I’Orient. Parmi ceux de I’Occident, mentionnons le matérialisme hellénistique (Démocrite, Lucréce...) et le
matérialisme post-monothéiste (évolutionnisme, marxisme, une certaine forme d’humanisme). Au rang des
monoholismes, il y a notamment les traditions religieuses de I’Inde (hindouisme, bouddhisme...) et celles de la Chine
(taoisme, confucianisme...), mais aussi les philosophies de Spinoza, de Hegel ou d’Einstein. Pour une premicre
présentation, cf. mon article « Intelligence de la création dans les religions » a paraitre in: Origine, Ordre et
Intelligence, la Science et la Foi, Pierre BERTHOUD et Paul WELLS (éds), Editions Excelsis/Editions Kerygma, Cléon
d'Andran/Aix-en-Provence, 2010.

11



"

A/ \

Hla Hl1b Hlc
N ¥\ ¥\
Hl1b Hlc Hla Hlc Hla Hl1b

\\i/’ \l/ \l/

1

/HZ\ /H3\
SR S

2

2.2. Quelques ¢léments du métaparadigme de I’'OR

Le holoparadigme de I’OR est en opposition au holoparadigme du « sécularisme ».
Apres avoir rappelé quelques ¢éléments du holoparadigme du sécularisme (1) et du holoparadigme

de ’OR (2), je présenterai quelques ¢éléments de comparaison entre les deux (3).
2.2.1. Holoparadigme du « sécularisme »

Si la modernité peut étre définie comme le mouvement social dans lequel la Raison autonome a été
opposée a la Révélation, la Science a la Religion, le Progres a la Tradition, la Nation citoyenne a la
Communauté croyante, le corps a I’ame, et cela de maniére souvent dure, la postmodernité peut étre
définie comme le mouvement social dans lequel la pluralité et la relativité des savoirs, des
croyances et des pratiques sont affirmées, et coexistent ensemble de manicre souvent molle.

Selon I’OR, le sécularisme de la postmodernité, malgré son apparente ouverture a la différence, est
une radicalisation du sécularisme de la modernité. Son mouvement général serait de promouvoir un
matérialisme nihiliste tout en offrant des espaces domestiqués a ceux qui se référent a une
transcendance. Héritier du dualisme de la modernité opposant le fini a I’infini, le corps a ’ame, la

nature a la surnature, le matérialisme au spiritualisme, la raison a la foi, la philosophie a la

12



théologie, le sécularisme aurait réussi a étendre sa conception du monde et a encadrer les autres
visions du monde dans la sienne. Aprés la fin des grands récits, 1’idéologie du Marché serait

devenue la force motrice principale de I’ensemble.

« Sécularisme »

Paradigme matérialiste
ayant domestiqué
un paradigme monothéiste

Epistémologie dualiste
ayant confiné
une épistémologie de la participation

2.2.2. Holoparadigme de I’Orthodoxie radicale

Pour critiquer le nihilisme du sécularisme, les partisans de ’OR ont trouvé dans le platonisme

chrétien un contre-modeéle.

« Christianisme platonicien »

Paradigme trinitaire
ayant intégré
un paradigme de la hiérarchie de 1I’Etre

Epistémologie non-dualiste
ayant intégré
une épistémologie de la Révélation

En retrouvant une impulsion dans ce contre-mode¢le, les partisans de I’OR défendent des lors au sein

de la post-modernité leur paradigme prémoderne.

« Orthodoxie radicale »

Paradigme trinitaire
ayant intégré
un paradigme de la hiérarchie de I’Etre
en opposition au
paradigme matérialiste
ayant domestiqué
un paradigme monothéiste

Epistémologie non-dualiste
ayant intégré
une épistémologie de la Révélation
en opposition a une
épistémologie dualiste
ayant confiné
une épistémologie de la participation

13




2.2.3. Comparaisons

Comme signalé¢ plus haut, les visions du monde sont inséparables des groupes sociaux en
compétition qui les portent. Les paradigmes ne sont pas des structures d’ensemble qui peuvent étre
comparées hors des rapports de force qui se jouent entre ces groupes sociaux. Ainsi, il y a des
paradigmes dominants et des paradigmes marginalisés. L’OR, par sa relecture de 1’histoire de la
théologie et de la philosophie, récuse un « danger » : celui de la subordination de la théologie a la
philosophie, de I’Eglise a la société, du Christ aux autres dieux. Pour ce faire, elle critique aussi
bien la domination imposée par une (grande ?) partie de la société a I’Eglise que 1’abdication d’une
partie des théologiens a la raison séculiere ainsi que /’acceptation sans esprit critique de certaines

de ses catégories fétiches telles « le dialogue » ou « le pluralisme ».

3. Quelle théologie des religions ?

Comme mentionné dans I’Introduction, le livre programmatique Radical Orthodoxy ne développe
pas une réflexion explicite sur le rapport entre le christianisme et les autres traditions religieuses.
John Milbank, par contre, a consacré un article substantiel a ce theme avec le titre évocateur de
« The End of Dialogue »*. Bien évidemment, ce n’est pas a partir d’un seul article qu’il est possible
de déterminer « quelle théologie des religions » serait celle de I’OR. Mais ce texte donne quelques

préciseuses indications.
3.1. Contexte de « The End of Dialogue »

L’article de Milbank a paru en 1990 dans un ouvrage collectif intitulé Christian Uniqueness
Reconsidered. The Myth of a Pluralistic Theology of Religions. Or cet ouvrage a été rédigé en
contrepoint d’un livre devenu important en théologie chrétienne des religions intitulé 7The Myth of
Christian Uniqueness. Toward a Pluralistic Theology of Religions"®. Dans ce dernier ouvrage, les
différents auteurs sollicités cherchent a promouvoir un nouveau modele en théologie des religions, a

savoir un modele « pluraliste » (plusieurs religions sont reconnues valides), modele se différenciant

* John MILBANK, « The End of Dialogue », in: Gavin D’COSTA (éd.), Christian Uniqueness Reconsidered. The Myth of
a Pluralistic Theology of Religions, Maryknoll, New York, Orbis Books, 1990, p .174-191.

% John Hick, Paul KNITTER (&ds.), The Myth of Christian Uniqueness. Toward a Pluralistic Theology of Religions,
Maryknoll, New York, Orbis Books, 1987.

14



aussi bien du modele « exclusiviste » (le christianisme comme seule vraie religion) que du mod¢le
«inclusiviste » (le christianisme comme la meilleure religion)”’. En réponse aux théses
provocatrices de cet ouvrage, les différents contributeurs de Christian Uniqueness Reconsidered.
The Myth of a Pluralistic Theology of Religions ont voulu se démarquer des théses pluralistes tout
en cherchant a approfondir leurs propres réflexions (le plus souvent « inclusivistes » avec une
reconnaissance de la pluralité des traditions religieuses).

Les contributions des auteurs*® de The Myth of Christian Uniqueness ont été regroupées sous trois
sections : I. The Historico-Cultural Bridge : Relativity. II. The Theologico-Mystical Bridge:
Mystery. III. The Ethico-Practical Bridge: Justice. Pour résumer a I’extréme, on peut affirmer que
ce sont des considérations épistémologiques (relativité de nos connaissances), ontologiques (Dieu
comme Mysteére au-dela de nos idoles) et éthiques (défis sociaux et écologiques communs dans un
monde menacé) qui ont motivé 1’¢laboration de ce paradigme pluraliste.

Les contributions des auteurs® de Christian Uniqueness Reconsidered ont été regroupées sous trois
sections : I. The Trinity and Religious Pluralism. II. Christ and Religions. III Hermeneutics,
Epistemology, and Religious Pluralism. Pour résumer a I’extréme, on peut affirmer que c’est
I’unicité du Christ et la confession claire du Dieu trinitaire qui motivent le maintien d’un paradigme
inclusiviste (nuancé et élargi...).

Le texte de Milbank apparait dans la troisieme section du livre.

3.2. Texte « The End of Dialogue »

L’article de Milbank est ardu a lire car il ne cesse de faire allusion a des textes que le lecteur n’a pas
forcément sous les yeux. Cela dit, sa structure est claire. Aprés une introduction, ’auteur déploie
ses réflexions sous quatre titres : 1. Religion is not a genus. 2. Practice is not a foundation. 3.
Pluralism does not serve justice. 4. Trinitarian difference is not neo-vedantic difference. Puis il
termine par une bréve conclusion.

Les trois premiéres parties déploient une critique sévere a 1’égard de ce que Milbank appelle « the

myth of Western universalism » (p. 174). Or dans ce mythe sont ¢laborées des conceptions

*"11 n’est pas inutile de rappeler que le titre The Myth of Christian Uniqueness faisait écho a celui de The Myth of God
Incarnate, ouvrage édité par John Hick (Westminster, John Knox Press, 1977). Depuis, Hick a fait paraitre notamment
The Metaphor of God Incarnate. Christology in a Pluralistic Age (1993), Westminster, John Knox Press, 2005 ou il
cherche a promouvoir une interprétation ni littérale ni mythologique du « Dieu incarné ». Cette lecture remet en
question fondamentalement la doctrine traditionnelle de la Trinité (cf. préface de la seconde édition, p. XI).

8 Parmi eux, John Hick, Aloysius Pieris, Wilfred Cantwell Smith, Gordon Kaufman... A signaler dans cet ouvrage le
texte trés stimulant de Raimundo PANIKKAR « The Jordan, the Tiber and the Ganges », p. 89-116, ou bien des théses ont
été accueillies trés positivement par des auteurs de Christian Uniqueness Reconsidered.

* Parmi eux Gavin D’Costa, Rowan Williams, John Cobb, Wolfhart Pannenberg, Jiirgen Moltmann...

15



particuliéres —et selon Milbank questionnables- de la religion comme un « genre » dans lequel les
traditions particulieres sont des « especes » (p.176) ; de la pratique (éthique, rituelle...) comme des
actes pouvant étre analysés ou comparés hors de leurs cadres religieux plus larges ; du pluralisme
comme valeur pouvant étre détachée de son arriere fond occidental platonico-judéo-chrétien
(p.188). La troisieme partie conteste que le fondement trinitaire puisse étre compatible avec un
fondement néo-vedantin (comme Panikkar pourrait le faire croire).

Pour dire autrement le contenu de 1’article, il m’apparait que Milbank conteste fondamentalement le
cadre global dans lequel les concepts de religion, de pluralisme et de dialogue, notamment, ont été
¢laborés. A ce méta-paradigme, il oppose un autre méta-paradigme (dans mon langage) prenant au
sérieux la Trinité et la figure du Christ.

Quel est des lors le méta-paradigme qu’il conteste ? C’est un « discours occidental devenu
globalement dominant » (p.175), discours célébrant I’universalisme, le rationalisme et I’humanisme
tout en critiquant I’impérialisme de 1’Occident chrétien (p.180). Politiquement et économiquement,
ce discours se caractérise par ce que Max Weber avait décrit comme celui de la loi formalisée et de
la politique constitutionnelle, discours qui englobe tous les autres discours (p.181). Il s’exprime par
I’Etat-Nation et 1’économie capitaliste (p.175). Ce discours assume que le religieux doit étre
clairement séparé du politique (p.182), que chaque religion peut €tre comparée a une autre a partir
d’une commune humanité et d’'une commune rationalité. Le dialogue devient alors une voie

privilégiée de compréhension (p.177).

Religions comme variations, réalités comparables, devant entrer en dialogue...

Commune humanité et rationalité. Etat libéral. Primat des constitutions...

Décrivant ce « méta-paradigme » de maniere critique, Milbank présente aussi son propre « méta-
paradigme ». Or ce qui sous-tend 1’ensemble de sa réflexion c’est que les systémes religieux sont
incommensurables. Les grandes religions incarnent un cadre abstrait, universel et culturellement
déterritorialisé (p.180). Elles sont des maniéres différentes de rendre compte de I’Etre méme ou de
« ce qui est » (« different accounts of Being itself or of « what there is ») (p.189).

Or religions et philosophies ont en commun d’étre des « reclassifications impérialisantes ».
« (...) each religion has to reclassify other, incommensurable accounts when it encounters

them, according to its own perspective. Even a philosophy respecting difference cannot

avoid such an account, and such imperializing reclassifications (...)» (p.189).

16



Ailleurs, Milbank parle de « projets sociaux incommensurables » (p.179).
Or, selon lui, le projet social chrétien est tributaire de la figure du Christ « exemplifiying perfect

humanity » (p.179).

« The particularity of Jesus is insisted upon only to define a new framework of more local

relevance » (p.179).

En résumé, Milbank veut mettre en évidence que c’est une vision du monde occidentale (et
déchristianisée) qui est a la base du paradigme pluraliste invitant au dialogue et a une lutte
commune contre I’injustice. Puisque les visions du monde sont fondamentalement
incommensurables a cause de leurs fondements différents, le « dialogue » est soit une illusion, soit
une maniére de converser au sein d’une religion d’¢lite (p.180) ayant adopté cette vision occidentale
et déchristianisée du monde.

D’ou le titre de I’article de Milbank « The End of Dialogue » et d’ou aussi sa conclusion dans

laquelle il propose de remplacer le concept de dialogue par celui de « suspicion mutuelle » (p.190).

« The Christian encounter with the Other cannot commence as conversation. First of all,
Christian theology must continue to subvert other discourses at the very point of their denial
of otherness, by searching for internal tensions and lacunae which permit to interpellate
“typologic” anticipations of the Christian Logos, and to set free a spiritually “different”

response, which yet must be a specifically Christocentric one» (p.190).

Si conversation il y a, ce n’est pas sans « continuer le travail de conversion » (p.190).

Arrivé a ce point, il n’est pas inutile de rappeler la thése numéro 5 du Manifeste de I’OR :

« (...) Radical Orthodoxy (...) engages in no « dialogues », because it does not recognize

other valid points of view outside the theological ».

4. Eléments d’une évaluation

Evaluer, c’est s’exposer a étre évalué soi-méme. Se pose la question : « Quelle est la valeur de mes

valeurs ? » (Et bien évidemment aussi la question connexe : « Quelle est la valeur des valeurs de

ceux qui évaluent mes valeurs ? »).

17



Paul Tillich a évoqué dans une belle prédication que nos vies, nos théologies et nos philosophies
vivent d’un oui et d’un non’’. Tout systéme de pensée s’exprime par la dialectique d”un oui et d’un
non. Il y a de I’affirmé et du nié. Or tout systéme de pensée, et donc tout penseur s’exprimant par ce
systeme, puisqu’il « est» (et qu’il n’est pas néant, méme si dans son étre il intégre du néant...)
renvoie a un « oui » au-dessus et au-dedans de la dialectique du oui et du non. Dans la foi et le
doute, je confesse que le OUI du Christ ressuscité -qui a assumé les oui et les non de nos existences

belles et tourmentés- est ce qui oriente ma vie.

4.1. Pour une fierté sans arrogance

L’OR invite les théologiens chrétiens a retrouver une saine fierté et a ne pas se laisser confiner dans
une étroite marginalité.

Oui, le théologien peut étre fier du Christ mort et ressuscité¢ pour nous tous ! Il peut attester d’un
méta-paradigme trinitaire qui témoigne d’un amour respectueux de 1’unité et de la diversité de

’ensemble du réel. Il peut et doit prendre au sérieux le péché’’

et la grace, le prodigieux et le
perturbé dans sa vie et dans le monde.

Mais cette fierté ne doit pas se durcir en arrogance, cette attestation en monologue, cette prise au
sérieux en autosuffisance.

Le vocabulaire et certains concepts utilisés par I’OR —tels « the End of Dialogue »- peuvent donner

I’impression qu’hors de I’OR il n’y a pas de salut pour la théologie et pour le monde™. Pas étonnant

30 paul TILLICH, « Oui et non » in L 'étre nouveau, Paris, Ed. Planéte, 1969, p. 139-142. « La vérité unit comme la vie un
«oui» et un «nony». C’est le courage d’accepter la tension infinie du « oui » et du « non » qui donne a la vie sa
richesse et sa vérité ultimes. Comment trouver ce courage ? Ce courage est possible parce qu’il y a un « oui » au-dessus
du « oui » et du « non » de la vie et de la vérité. Ce « oui » ne nous appartient pas. S’il nous appartenait, notre « oui » le
plus courageux, le plus universel et le plus grand rencontrerait la contestation d’un « non ». C’est la raison pour laquelle
aucune théologie, aucune philosophie, ni méme aucune théologie ou philosophie du « oui » et du « non» ne peut
s’imposer comme la vérité ultime. Quand elle y prétend une autre philosophie ou une autre théologie vient la contester.
Le message du « oui » et du « non » proclamé par Kierkegaard, par Luther ou méme par Paul n’échappe pas non plus a
ce « non ». Il n’y a qu’une seule réalité qui ne soit pas « oui » et « non », mais « oui » seulement : Jésus, en tant qu’il est
le Christ. Pourtant, il se trouve lui aussi tout d’abord sous un « non », comme tous les étres humains. C’est le sens de la
croix. Tout ce qui en lui est expression de la vie finie et de la vérité finie se trouve sous le « non » avec toute vie et toute
vérité. C’est pourquoi il ne nous est pas demandé de nous soumettre a lui comme un maitre infaillible ou comme a un
exemple toujours adéquat. Il nous est dit qu’en lui toutes les promesses de Dieu sont devenues effectives, qu’en lui une
vie et une vérité au-dela du « oui » et du « non » sont devenues manifestes. Tel est le sens de la « résurrection ». Le
«non » de la mort est vaincu et le « oui » de la vie est transcendé par ce qui est apparu en lui. Une vie dont la mort, une
vérité dont I’erreur ne sont plus le contrepoids sont visibles dans son étre. Il nous montre le « oui » final qui n’est suivie
d’aucun « non ». Tel est le message de Paques. C’est le message chrétien tout entier. » (p. 139s.).

>! Selon Milbank, les théologiens de I’OR prennent trés au sérieux la doctrine de la chute. « (...) we tend to have a far
more realistic and robustly ontological doctrine of the fall than any other contemporary theologians apart from
Russiansy (cf. Introducing Radical Orthodoxy. Mapping a Post-secular Theology, op.cit. p. 17).

2 Frank Burch BROWN dans son article «Radical Orthodoxy and the Religions of Othersy»
(http://www.cts.edu/Forms/Encounter/63-1Brown.pdf consulté le 12 mars 2009) exprime notamment sa critique a
I’égard de Milbank pour son manque d’ouverture a 1’action de Dieu hors du christianisme.

18



que les 20 théses supplémentaires -en opposition virulente aux 24 théses du Manifeste- fustigent
I’arrogance percue dans plusieurs de ses affirmations™.

Si ’OR a raison de refuser le confinement imposé a la théologie et a I’Eglise par la « raison
séculiere » et par le « sécularisme », elle a tort de ne pas reconnaitre qu’une autolimitation est aussi
nécessaire... comme Dieu s’est autolimité¢ (théologies de la création et de la Croix). Les
envahissements conquérants et conflictuels de I’espace publique par les Eglises des temps passés ne
sont pas une réponse a la marginalisation des Eglises du temps présent.

Dans ses relations avec d’autres théologies, si I’OR a raison de chercher une troisiéme voie entre
libéraux et conservateurs, cette voie ne devrait pas supprimer les deux autres, mais bien plutdt les

interpeller par sa fécondité et se laisser interpeller par leurs spécificités.

4.2. Pour une clarification des identités théologiques

L’OR invite les théologiens de I’académie a prendre au sérieux 1’eucharistie.

Oui, le théologien chrétien peut étre pleinement théologien a 1’académie et pleinement chrétien a
I’eucharistie. Encore lui faut-il respecter les lieux ou il se trouve.

Il m’apparait que la théologie universitaire est & clairement différencier de la théologie ecclésiale™.
La théologie ecclésiale a comme vocation premiere de renouveler continuellement la fidélité a son
héritage (d’Eglise) et de le transmettre librement et généreusement dans un monde qui change. Elle
est confessante.

La théologie universitaire a comme vocation premicre de garder vivante la liberté de la recherche
(et la recherche de la liberté) au service d’une quéte d’universalité (attentive a I'universalité des
quétes). Elle n’est pas d’abord au service de 1’Eglise, mais libre pour contribuer au rayonnement de
I’Eglise et de I’ensemble de la société. Elle n’est pas confessante, mais convictionnelle, c’est-a-dire

porteuse de convictions qui sans cesse sont ouvertes a la critique. La théologie universitaire a,

3 «Radical Orthodoxy: Twenty More Theses». Ces théses circulent aussi sur Internet. Cf. par exemple

http://elizaphanian.blogspot.com/2007/07/radical-orthodoxy-official-twenty-four.html (consulté le 12 mars 2009). La
thése 1 donne le ton : « Radical Orthodoxy rejects as sophistic everything except ITSELF ».

> Kant (déja ! si je I’ai bien compris...) avait différencié la théologie biblique de la théologie philosophique « qui est un
bien confi¢ a une autre Faculté » (La religion dans les limites de la simple raison. Préface de la Premicre Edition
(1793), Paris, Vrin, 1943, p. 27). Et parmi les théologiens bibliques, Kant avait différencié le théologien
« ecclésiastique » préoccupé par le « salut des ames» (et la protection des dogmes) du théologien « savant de
I’Université » préoccupé non seulement par le « salut des ames » mais aussi par le « salut des sciences » (p. .26, 27). 11
m’apparait que ces trois formes de « théologie » (biblique ecclésiastique, biblique universitaire et philosophique) restent
pertinentes pour aujourd’hui. Ce «salut des sciences », chez Kant, consiste dans une face que je nommerai
« restrictive » a savoir la limitation des prétentions de la théologie ecclésiastique qui « pour humilier 1’orgueil des
sciences et s’en épargner 1’étude » se risque a des incursions déplacées (op.cit. p. 27). Mais il y a aussi une face
« positive ». Kant évoque la tdche « d’avoir soin de la floraison des sciences » tdche confiée a tous les membres de
I’Université et aussi au théologien universitaire (op.cit. p. 28). Le « salut des sciences », dans un langage contemporain,
pourrait étre défini comme la libération continue de leur liberté (lutte contre toute forme d’asservissement) et le
renouvellement incessant de leur quéte d’universalité (lutte contre tout rétrécissement sur la défense d’intéréts
particuliers).

19



pourrait-on reconnaitre, deux composantes : celle qui dans la modernité, re-pense et transmet un
héritage™ et celle qui @ partir de la modernité pense et élabore une généalogie®.

L’OR a raison de vouloir développer une théologie philosophique exigeante. Mais elle a tort
d’envisager la transmission théologique de maniére hiérarchique (a I’image de 1’anglo-catholicisme
et du néo-platonisme ?) ou une ¢lite d’initiés croit mieux comprendre que les autres. La parole
évangélique « Je te loue, Pere, Seigneur du ciel et de la terre, d’avoir caché cela aux sages et aux
intelligents et de I’avoir révélé aux tout-petits » (Matthieu 10,25) est une mise en garde contre tout

orgueil du savoir (sans étre un ¢loge de 1’ignorance !).

4.3. Pour une articulation sans confusion

L’OR invite les théologiens et les penseurs d’aujourd’hui a sortir des fausses oppositions entre
matérialisme et spiritualisme, entre Révélation et raison, entre nature et surnature.

Oui, cette invitation est salutaire ! Nous avons hérité d’une opposition post-kantienne qui n’a pas
¢été suffisamment critiquée. Une bonne partie de la théologie occidentale contemporaine vit encore
dans ce cadre : il y aurait le « scientifique » qui trouverait les lois dans la nature (ou les explications
dans I’histoire) et qui ¢labore un savoir et il y aurait le théologien (et le philosophe) qui médite la
liberté¢ dans un au-dela de la nature (ou qui pense un Dieu transcendant au monde) et qui réfléchit
un croire. Toute I’ceuvre de Kant repose sur 1’opposition entre Nature et Liberté’’. Or Kant, et
Pierre Thévenaz le rappelle trés bien dans son excellent article « Crise et critique de la raison », n’a
jamais soumis la physique newtonienne a sa critique. « La critique de la raison est une analyse de la
raison, non pas d’abord pour contester la valeur de ce qu’elle énonce, mais pour trouver au contraire
les raisons de son accord vraiment étonnant avec la nature »°°. Cette opposition entre Nature et
Liberté, entre savoir (« scientifique », « historique », « exégétique »...) et croire (« théologique »,
« philosophique », « métaphysique »...) ne va plus de soi et doit aujourd’hui étre questionnée. Et en
cela, I’OR a raison de s’¢lever contre cette opposition.

Mais ce qui est plus problématique, c’est qu’en s ‘opposant a cette opposition, et cela au nom d’une
théologie philosophique d’inspiration platonicienne de la participation, I’OR ne voit pas

suffisamment qu’elle risque d’une part de perdre une saine différenciation des champs et d’autre

>% La théologie « biblique » chez Kant.

%6 La théologie « philosophique » chez Kant .

> Dans sa Critique de la Faculté de juger, Kant résume bien sa recherche. L’entendement est législateur a priori pour la
nature et la raison est 1égislateur a priori pour la liberté. Or ces deux domaines sont « entiérement isolés vis-a-vis de
toute influence réciproque qu’ils pourraient avoir 1’un sur 1’autre (a chacun ses lois fondamentales) par le grand fossé
qui sépare le suprasensible des phénoménes » (KANT, Critique de la Faculté de juger, GF Flammarion, 1995, p.175).
S’il appartient a la faculté de juger de faire la liaison entre les 1égislations de I’entendement et de la raison, « il n’est pas
possible de jeter un pont d’un domaine a 1’autre » (ibid.).

% Pierre THEVENAZ, « Crise et critique de la raison », in: L’homme et sa raison, Raison et conscience de soi,
Neuchatel, Ed. de la Baconniére, 1956, p. 177.

20



part de devenir a son tour un discours impérialiste enfermant les autres et enfermé dans sa propre

logique’.

4.4. Pour une totalisation sans totalitarisme

L’OR invite les théologiens a prendre au sérieux tous les champs du savoir et de la réalité.

Oui, ce rappel est nécessaire. Aucun domaine du réel ou du savoir ne devrait échapper a 1’intérét
des théologiens.

Mais la logique du tout ou rien, parfois présentée par des partisans de I’OR, n’est pas celle de la
théologie chrétienne. Affirmer que Dieu « est tout »* ou encore que Dieu est « la cause totale » de
tout —méme si cette derniere affirmation est rééquilibrée par I’affirmation que les causes finies sont
aussi « totales » a leur niveau®'- est peut-étre fidéle au néo-platonisme, mais probablement pas au
judéo-christianisme.

Il m’apparait que cette logique de la participation hiérarchique a I’Etre peut certes aider dans un
premier temps a surmonter de fausses oppositions, mais elle induit aussi une fausse unification qui
finalement dessert plus qu’elle ne sert.

L’OR a raison de mettre en évidence que les méta-discours du sécularisme, du christianisme
« orthodoxe » et des autres traditions religieuses ne sont pas mutuellement compatibles. Selon les
« présupposés » ou « postulats » fondamentaux (Dieu comme inexistant, Dieu comme totalement
inconnaissable, Dieu comme Trinité¢, Dieu comme Allah, Dieu comme Brahman...), les systémes
vont étre différents. Et en un sens les systémes sont incommensurables.

Mais je crois que I’OR a tort en ne prenant pas assez au sérieux que 1. les paradigmes se recoupent,
2. que toute personne appartenant a un paradigme peut essayer de comprendre ceux des autres et
que 3. le Fondement de son paradigme peut se manifester d’'une maniére qui nous échappe dans les
paradigmes des autres.

En d’autres termes, I’OR a juste titre prend au sérieux I'incommensurable®®. Mais il a tort de ne pas

assez prendre au sérieux le commun.

% Cf. sur ce théme en particulier ’ouvrage de Steven SHAKESPEAR, Radical Orthodoxy. A Critical Introduction,
London, SPCK, 2007, p. 159ss.

69 Catherine PICKSTOCK, « L’orthodoxie est-elle radicale? », art.cit., p. 23.

61 Cf. la préface de Milbank in James K.A. SMITH, Infroducing Radical Orthodoxy. Mapping a Post-secular Theology,
Grand Rapids, Baker Academic, 2004, p. 14.

62 Ainsi I’appartenance a un paradigme —et toute personne appartient toujours a un paradigme- induit d’abord une parole
a transmettre plutdt que 1’écoute. Croire que le dialogue est premier est une illusion. Personne ne peut écouter d’un
endroit neutre.

21



)
)

N,

Les paradigmes se recoupent et il est possible de comprendre ceux des autres.

g )

Le Fondement de son paradigme n’est pas étranger de la vie des personnes vivant dans d’autres
4.5. Pour une théologie politique sans politique théocratique

L’OR invite les théologiens chrétiens a contester le systéme ¢économique, politique et social dominé
par la seule loi du Marché.

Oui, les théologiens chrétiens ont a prendre au sérieux le systeme dans lequel ils vivent et a
I’infléchir vers plus de justice et d’équité. La veine prophétique qui traverse les Ecritures et la
Tradition chrétienne continue de stimuler les théologiens et I’Eglise a interpeller les puissants quand
ils méprisent les plus fragiles. Un libéralisme économique sans garde-fous (tel qu’il s’est développé
sous le régne de Margaret Thatcher notamment...) pose en effet de sérieux problémes de société. Et
I’OR a raison de vouloir développer une théologie politique qui soit vigoureusement évangélique.
Mais ses partisans ont tort quand ils passent sous silence le long et douloureux parcours qui a mené

les sociétés occidentales a différencier le religieux du politique et a protéger les libertés des

22



croyants comme des non-croyants®. Les chrétiens n’ont certes pas a se laisser confiner dans un
secteur particulier (celui du « religieux » ou du « sens » ou des « valeurs »...). Ils ont une parole a
proposer a tous les secteurs de la société. Mais ils ont aussi a écouter celle des autres. Le Dieu qu’ils
servent, et dont ils sont témoins, est non seulement un Dieu de « puissance » et de beauté, mais

aussi, et peut-€tre surtout, de liberté®,

Conclusion

L’OR représente une stimulation théologique bienvenue.

Sa force est de rappeler que le christianisme dans son orthodoxie et dans sa radicalité continue
d’étre d’une pertinence déterminante dans notre 21°™ siécle. Les théologiens, et I’ensemble de
I’Eglise chrétienne, peuvent attester avec fiert¢é que la Trinité, la christologie, 1’Eglise et
I’eucharistie continuent d’étre sources de vitalit¢ aujourd’hui. L’Eglise et les théologiens sont
appelés a vivre un projet social et spirituel qui conteste jusque dans ses racines le monde sécularisé
et capitaliste qui est souvent présenté comme le seul monde possible.

La faiblesse de I’OR est de tenir un discours trop arrogant, et pas assez humble, trop englobant et
pas assez libérant, trop unitaire et pas assez diversifiant. Méme s’il se prétend « cecuménique », il
est clairement marqué par une appartenance anglo-catholique résolument anti-évangélique®, par
une théologie bavarde sur la prémodernité et modeste sur la tradition réformee®. Or ces choix qui
constituent sa force sont aussi ceux qui expriment sa faiblesse.

Théologiquement, je plaiderai moins pour une Radical Orthodoxy (RO) que pour une Reformed

Orthodox Catholicity (ROC), plus radicale et plus prospective, a la fois confessante et en dialogue,

plus humble et des lors plus humaine.

63 Cf. la critique de Christopher J. INSOLE « Against Radical Orthodoxy : the dangers of overcoming political
liberalism », Modern Theology, 20/2, 2004, p. 211-241 ou l’auteur reproche a Milbank de ne voir que les aspects
négatifs du libéralisme politique sans reconnaitre tous ses aspects positifs.

64 Cf. la critique de Franck DAMOUR dans son article « « Radical Orthodoxy » ou le retour du théologique ? », Etudes,
no 4086, juin 2008, p.799-808. « Peut-on penser une consistance de la condition humaine sans lui accorder une
autonomie ? Cela me parait refléter la conception de Dieu qui traverse leurs écrits, un Dieu de puissance et de beauté,
mais si peu de liberté » (p. 807).

65 Cf. la thése 14 du Manifeste. « It destests evangelicalism, because it is creepy, voluntaristic and therefore nihilistic ».
% Pour un lien avec la tradition réformée de sensibilité évangélique, cf. I’ouvrage trés bien documenté de James K.A.
SMITH, Introducing Radical Orthodoxy, op.cit. ou ’auteur, dans la ligne de Herman Dooyewerd, jette des ponts vers
I’OR. Sur le lien avec la tradition réformée, cf. I’article de John Milbank, « Alternative Protestantism. Radical
Orthodoxy and the Reformed Tradition », in : James K.A. SMITH, James H. OLTHIUS (éds), Radical Orthodoxy and the
Reformed Tradition. Creation, Covenant and Participation, Grand Rapids, Baker Academic, 2005, p. 27-41. Milbank y
affirme notamment: « Today we need a Christianity that is truly Catholic and truly Reformed, a reformed Catholicism
and an alternative Protestantism» (p. 37).

23



