Survivre, vivre, vivifier a la suite du Christ
Retrouver le sens de sa vie apres une perte

Par Shafique et Mireille Keshavjee'

Les pertes

Tous, nous vivons des pertes. Et celles-ci peuvent étre tres différentes.

'y a les pertes superficielles, comme celles d’une perte de poids (que l'on peut
rechercher !) ou de cheveux (que I'on peut redouter...).

Il'y a les pertes bien plus graves qui résultent de mauvais choix. Ainsi, une personne qui
espere devenir riche par des jeux d’argent risque de perdre tout ce qu'’il possede. Et la
personne qui se met a fumer ou a beaucoup boire perdra certainement sa santé. Et
I’'hnomme ou la femme qui se met a tromper son conjoint ne pourra que perdre son bonheur
conjugal et familial. Toutes ces pertes se ressemblent : en espérant obtenir un gain rapide
ou un bonheur illusoire, ceux qui font ces mauvais choix se trouvent appauvris voire
ruinés.

Et il y a les pertes subies, celles que nous n’avons pas choisies et qui ont d’autres
origines : par exemple la perte d’'un objet que I'on nous vole ou qui se casse. Ou encore la
perte d’un animal domestique qui meurt. Il y a aussi toutes ces pertes qui ont des
répercussions profondes, telles la perte d’un travail, de la santé, d’un projet de vie, de la
mémoire, de I'estime de soi ou... de la jeunesse !

Soeur Emmanuelle a pu dire : « Je me suis préparée a mourir, mais pas a vieillir ! ».

Finalement, il y a les pertes qui nous affectent le plus, celles d’'un proche. La mort d’un
pére, d’'une mere, d’un époux, d’'une épouse, d’'un(e) ami(e)... nous meurtrit intensément.

Et il y a finalement la mort d’'un enfant, voire de plusieurs enfants, qui nous brise au plus
intime de nous-mémes.

Perdre un proche, c’est une expérience constitutive de I'existence humaine et donc
universelle. En méme temps, les circonstances étant chaque fois différentes (mort par
accident, maladie, suicide, meurtre, guerre...), c’est une expérience particuliere et donc
unique. D’ou I'extréme difficulté pour en parler.

' Une version plus courte de ce texte a paru dans le Bulletin « Lien de Priére », puis édité dans I’ouvrage
Mosaique 3, Une collections d’enseignements, Les Ponts-de-Martel, Edition Le Lien de Pri¢re, 2017, pp.
112-119.



Témoignage (encarté) de Mireille Keshavjee

Mon épouse et moi-méme avons perdu un de nos fils, Simon, a I'4ge de 13 ans et
demi, a la suite d’un cancer. Voici quelques mots donnés par mon épouse.

« La premiere question que Simon m'a posée, dans le box des urgences, fut:
« Maman, est-ce que je vais mourir ? ».

Quelle question ! Aucune maman n'est préparée a cela !

Aprés de nombreux traitements plus ou moins réussis, nous avons appris en avril 2005
qgu’il n'y avait plus rien a faire. Malgré la priere de milliers de personnes et la meilleure
médecine au monde, il ne restait que des soins palliatifs en attendant le déces...

Voir son enfant rendre son dernier souffle est une chose atroce.

C'est facile de parler de « résurrection » quand on n'est pas touché de pres, mais la, je
dois vous avouer que parfois je me suis dite : « Et si toute cette histoire de résurrection
n'était qu'une invention, une consolation trop facile pour ceux qui restent ? »

Mais, malgré ces doutes, chaque fois que je relisais I'Evangile, surtout le passage des
disciples d'/Emmaus, une paix étrange m'était donnée.

Au réveil, et lorsque I'horreur du départ de Simon me revenait en mémoire, une parole
m'aidait a émerger et a vivre la journée nouvelle :

« C'est dans ma faiblesse que la force de Dieu peut s'accomplir » (2 Corinthiens 12.9).

C'est depuis, chaque matin, ma priére : « Que dans ma faiblesse et mes pauvres forces
humaines, I'Esprit Saint puisse transformer ce que je vis, ce que je fais et qu'il me
renouvelle dans mes forces ».

Le deuil fragilise, nous rend vulnérables, hypersensibles... les larmes et les sanglots
sont souvent au rendez-vous, vite éveillés par une rencontre, une image, une
association a un souvenir, un chant. J'ai accepté cette fragilité, elle fait partie de moi,
maman en deuil.

Le chemin de deuil est long, il faut l'accepter, passer par différentes étapes de
reconstruction. Dans ce long processus, le groupe de priere auquel j'appartiens m’aide
a traverser cette épreuve et a rester vivante et créative.

Puisse le Christ ressuscité donner a chacun les bonnes personnes et les meilleurs
soutiens pour traverser ses deuils. »



Survivre

Trois verbes me semblent bien résumer ce qui fait 'essentiel de I'existence : vivre, vivifier
et survivre. Le plus pénible, mais probablement le plus riche en découvertes, c'est
survivre.

Une perte nous affecte en profondeur et nous fait entrer dans un temps de survie. Dans un
tel temps, de multiples émotions peuvent nous envahir.

Deni et sentiment d’irréalité : la perte semble impossible a intégrer ou a imaginer.
Isolement et déphasage : la douleur est telle qu’elle nous coupe des autres.

Mélancolie et dépression : seule une fuite dans le passé ou hors des relations habituelles
semble nous protéger.

Implosion et amputation : la vie intérieure est disloquée et la perte de I'étre aimé nous
ampute dans notre chair.

Des sentiments d’injustice (pourquoi lui ou elle ?), de culpabilité (ai-je mal agi ?) ou de
colere (Dieu ou le monde semble haissable) peuvent nous submerger.

La vie est alors ressentie comme une prison.

Quand ces sentiments d’abandon ou de dégodt de la vie nous envahissent, nous avons un
avant-gout de I'enfer qui est I'enfermement supréme.

Dans la Bible, plusieurs des grands prophétes et témoins ont connu ces temps de
désespoir : Moise (Nombres 11.14-15), Elie (1 Rois 19.4), Jonas (Jonas 4.3) ou Jérémie
(Jérémie 20.14-18), parmi d’autres, auraient préféré mourir ou ne pas étre nés.

Job, qui a subi la mort de tous ses enfants (Job 1.18s), est un des témoins bibliques qui
s’est le plus exprimé sur la souffrance liée a des pertes. Une de ses paroles est
particuliéerement éclairante :

« Si je parle, ma douleur n'en est point calmée, et si je me tais me quittera-t-elle ? »
(Job 16.6).

Lorsque la souffrance est si forte, ni la parole ni le silence ne semblent pertinents. En effet,
aucune parole ne peut restituer celui ou celle qui est perdu(e). Et aucun silence ne peut
guérir de la douleur de I'absence.

Jésus lui-méme a connu ces temps de survie. Avant sa passion, il s’est écrié :

« Mon ame est triste a en mourir » (Matthieu 26.38).

Et sur la croix, il a crié :

« Mon Dieu, pour quoi m’as-tu abandonné ? »(Matthieu 27.46).



Jésus, le Fils de Dieu, est celui qui a connu la profondeur de nos souffrances et peut nous
aider a les traverser (Hébreux 4.14-16).

Les chrétiens du passé et du présent ne sont pas, par magie ou par miracle, exemptés de
la souffrance. Mére Teresa, connue a travers le monde entier pour son engagement
envers les plus démunis et pour son sourire, a confié¢ a son confesseur ces paroles
bouleversantes :

« Tout le temps souriante. Les Soeurs et les gens font ces remarques. lIs croient que ma
foi, la confiance et I'amour envahissent tout mon étre et que l'intimité avec Dieu et I'union
a Sa volonté doivent imprégner mon coeur. S’ils pouvaient seulement savoir - et combien -
ma gaieté est le manteau sous lequel je couvre le vide et la misere. Ou est ma foi ? -
Méme au plus profond, tout au fond, il n’y a rien d’autre que le vide et 'obscurité. - Mon
Dieu - qu’elle est douloureuse cette souffrance inconnue. Cela fait mal sans cesse. - Je
n’ai pas la foi. Si cela vous apporte quelque gloire, si Vous en tirez une goutte de joie, si
cela Vous amene des ames - si ma souffrance apaise Votre Soif - me voici Seigneur, avec
joie j’accepte tout jusqu’a Ia fin de la vie — et je sourirai a Votre Face Cachée - toujours. »*

Mére Teresa avait perdu pendant des années le sentiment de I'amour de Dieu a son
égard. Comme Jésus sur la Croix, elle a vécu I'abandon. Et malgré cela, elle a continué
jour aprés jour, année apres année, a aimer et a sourire au Christ caché...

Lorsque I'enfermement nous fait nous replier sur nous-mémes, la réponse la plus féconde,
c’est la communication du corps et du coeur.

Souvent, cela commence par le corps.

Communiquer avec la beauté de la Création est un baume précieux.

Communiquer par un repas vaut bien des mots. Lorsque Elie voulait mourir, la réponse de
I’'ange ne fut pas un sermon, mais de la nourriture. Et cela, deux fois de suite (1 Rois 19.4-
8). C’est seulement apres cela qu’il était a nouveau disponible pour entendre Dieu lui

parler dans le Silence (1 Rois 19.12).

Communiquer avec toute forme de beauté (musicale, artistique...) est souvent un bon
moyen de faire une bréche dans nos prisons intérieures.

Mais la communication la plus féconde est celle des coeurs.
Communiquer par le partage vrai en couple, en famille, avec un groupe d’amis.
Communiquer par des lectures ou des films qui abordent le sujet de nos pertes.

Et surtout communiquer par la priere. Seul a seul avec Dieu et dans I'intimité d’'un groupe.

? Mére Teresa, Viens sois ma lumiére, Les écrits intimes de « la sainte de Calcutta », Paris, Libraire Générale
Francaise, 2011. p. 275s.

4



Au coeur de nos enfermements, il est important de savoir que fout passe : cette épreuve et
cette douleur aussi (1 Corinthiens 10.13 ; Apocalypse 21.4).

Et le fondement de cela est le Christ qui est notre passage, notre Paque (1
Corinthiens 5.7). C’est pourquoi Paul pouvait affirmer avec force :

« Pressés de toute part, nous ne sommes pas écrases ; dans des impasses, mais nous
arrivons a passer » (2 Corinthiens 4.8).

Vivre

Si survivre c'est avoir faim, alors vivre c'est savourer. Dans notre société stressante, voire
parfois dans notre Eglise stressante, nous passons constamment de la pression a la
dépression.

Nous sommes tellement préoccupés par le survivre ou par le fait de vivifier que nous ne
prenons tout simplement plus le temps de vivre. Vivre, c'est prendre le temps de jouir, de
jubiler. Pour I'apbtre Paul, vivre, c'est Christ (Philippiens 1.21). C'est laisser la Vie méme
du Christ jaillir en nous.

Or Jésus a dit :

« Comme le Pere qui est vivant m'a envoyé et que je vis par le Pere, celui qui me mangera
vivra par moi » (Jean 6.57).

C'est parce que Jésus est nourri par la volonté festive de son Pére qu'il est par excellence
le Pro-Féte, le Communicateur de la Féte de Dieu au coeur des défaites humaines.

C'est parce que Jésus est nourri par Dieu lui-méme qu'il peut s'offrir en nourriture pour
nous. Participer a la Sainte Céne, a I'Eucharistie, c'est entrer dans une longue
transformation intérieure de nos vies. A partir de ce Centre ou le Christ se donne a godter,
ou par le pain et le vin il se laisse savourer, nous découvrons progressivement que tout

dans la vie peut devenir comme un sacrement.

Vivre, c'est tout savourer comme des signes de la Beauté de Dieu. Une fleur, un fruit, un
paysage, une mélodie, un enfant, une expression nouvelle sur un visage, une rencontre
vraie... autant de lieux ou une communion savoureuse est possible si nous prenons le
temps d'en jouir.

Une tradition juive affirme que Dieu nous demandera des comptes pour toute joie Iégitime
gu’il avait placée sur notre route et que nous aurions rejetée.

Vivre, c’est aussi créer. Une des grandes joies que Dieu donne a I'’étre humain, créé a son
image, c’est d’étre créateur a son tour.



Quand Simon était malade, nous avons décidé de rester créatifs jusqu’a son dernier
souffle. Ainsi, quelques jours avant sa mort, nous avons finalisé un petit livre qu’il avait
imaginé, Philou et les facteurs du cieP.

Vivifier

Si survivre, c'est avoir faim et vivre c'est savourer, alors vivifier, c'est partager son pain,
c'est devenir soi-méme pain de vie que d'autres peuvent savourer. Comme au temps de
Jésus, il y a aujourd'hui beaucoup de personnes harassées et prostrées. Les besoins sont
immenses et la moisson est abondante (Matthieu 9.36s). Dans nos Eglises, dans notre
pays, dans tant d'autres pays, les souffrances peuvent étre grandes, immensément
grandes.

Vivifier, c’est écouter, compatir, partager, transmettre.

Vivifier, c'est permettre a d'autres de passer de la survie a la Vie et devenir a leur tour des
personnes vivifiantes. Cela commence par un sourire chaleureux, une écoute
bienveillante, une parole d'encouragement, un remerciement. Cela se poursuit par le
partage de I'Evangile et par toutes les activités que I'Eglise organise : des cultes aux
catéchismes, des activités diaconales a la mission. Tout ce que nous faisons n'a qu'un
seul objectif, celui de vivifier. Et cela demande beaucoup d'humilité.

En effet, vivifier, c'est accepter que le pain offert a l'autre ne le transforme pas en un
double de moi-méme, mais le nourrisse pour qu'il accéde a sa vraie identité en Christ.

Vivifier, c'est laisser le Saint-Esprit libérer des énergies et des dons qui jusqu'alors étaient
étouffés ou ignorés.

Lorsque Alexandre le Grand vint visiter Diogéne, un philosophe bien connu a cette
époque, dans le tonneau ou il aimait a séjourner, il lui demanda : « Que puis-je faire pour
toi ? » Celui-ci lui répondit : « Ecarte-toi de mon soleil ».

Vivifier, c'est arréter de faire de I'ombre aux autres par nos personnes et par nos idées,
par nos exigences et nos réalisations, afin que le Soleil de Dieu les réchauffe directement
et les épanouisse.

Vivifier, c'est relier les personnes a Christ en s'écartant soi-méme.

Le fondement : le Christ ressuscité

Le chrétien, comme tout étre humain, vit des pertes. Mais ce qui le différencie, c’est qu’il
cherche a suivre le Christ mort et ressuscité pour nous.

Aujourd’hui trois grandes visions de la vie, de la mort et de l'au-dela sollicitent notre
adhésion.

3 Valence, Editions Dynamots, 2005.
6



Selon une vision matérialiste, a la mort tout se désintegre.

Selon les conceptions de I'Orient et de certains peuples africains, aprés la mort, 'ame se
réincarne de multiples fois.

Selon une vision monothéiste, aprés la mort, tous ressusciteront pour un jugement qui
meéne a la vie ou a la condamnation (Jean 5.28s).

L’apdtre Paul, ébloui par le Christ ressuscité, a affirmé avec beaucoup de clarté quel est
I'unique fondement des chrétiens.

Voici ce qu’il a écrit dans le premier texte du Nouveau Testament :

« Nous ne voulons pas, freres, que vous soyez dans lignorance au sujet de ceux qui
dorment (de ceux qui sont morts), afin que vous ne vous attristiez pas comme les autres
qui n'ont pas d'espérance. En effet, si nous croyons que Jésus est mort et qu'il est
ressuscité, de méme aussi ceux qui sont morts, Dieu les ramenera par Jésus et avec lui. »
(1 Thessaloniciens 4.13-14).

Le Christ est ressuscité et nous ressusciterons avec lui. Si tel n’était pas le cas, la foi
serait une vaine illusion (cf. 1 Corinthiens 15).

Paul en était tellement convaincu qu’il a pu affirmer :
« Pour moi, vivre, c’est le Christ... et mourir m’est un gain » (Philippiens 1.21).
Préférait-il la mort a la vie ? Est-ce un appel au suicide ? Absolument pas !

Plus loin, il poursuit : « Je suis pris dans ce dilemme : j'ai le désir de m'en aller et d'étre
avec Christ, et c'est de beaucoup préférable, mais demeurer ici bas est plus nécessaire a
cause de vous » (Philippiens 1.23-24).

Aprés son expérience du Christ, mort et ressuscité pour lui, Paul était tiraillé. Par le Christ,
il avait commencé a savourer une plénitude de bonheur, un Amour lumineux qui
I'accueillait tel qu'il était. Et cette expérience avait créé en lui un détachement par rapport a
ce monde. Paul savait désormais que son identité véritable n'était pas dans tout ce qu'il
allait faire, dire ou transmettre, mais bien dans cette communion avec la Source de la
Tendresse, que I'Esprit Saint lui donnait de goulter déja.

Dés lors, Paul avait hate de trouver en abondance cette vie infinie du Christ au-dela de sa
propre mort. Et en méme temps, et c'est la qu'est tout le dilemme et le tiraillement, Paul
savait que Dieu lui-méme I'appelait a rester sur terre pour vivifier ses proches, I'Eglise et la
sociéteé.

Etre chrétien, c'est étre tiraillé. Tiraillé entre le désir de s'en aller, de mourir, pour étre
pleinement avec le Christ (et les étres chers déja partis) et le désir de rester sur terre pour
gue ceux qui sont autour de nous progressent dans la foi, la connaissance et 'amour. Le
premier désir est le plus préférable, le second, le plus nécessaire. Si nous sommes encore
en vie, c’est pour I’édification de ceux qui nous entourent.



Paul nous laisse un enseignement formidable : si méme la mort peut étre un gain, alors
dans d’autres pertes, un gain est parfois possible...

Ainsi, que ceux qui sont au chébmage, dans la maladie ou I’échec ne se découragent pas.
Qu’ils aient confiance en Dieu et dans le Christ (Jean 14.1). Dans ces pertes, un gain a
venir est en train de germer.

Conclusion

Une des plus grandes pertes pour un étre humain, c’est probablement celle de voir mourir
son enfant. Tout parent doit se souvenir qu’engendrer un fils ou une fille, c’est faire
apparaitre un étre qui va disparaitre, mais appelé a la vie éternelle.

La question la plus essentielle du Nouveau Testament nous est posée par Jésus :

« Je suis la résurrection et la vie : celui qui croit en moi, méme s'il meurt, vivra ; et
quiconque vit et croit en moi ne mourra jamais. Crois-tu cela ? » (Jean 11.25-26).

Trouver le sens de sa vie, c’est répondre : oui, Seigneur, je crois cela !

Retrouver le sens de sa vie aprés une perte, c’est survivre, vivre, vivifier a la suite du
Christ ressuscité.

Avec I'ap6tre Paul, nous avons I'espérance que tout — méme nos pertes — concourt au
bien de ceux qui se confient dans le Christ (cf. Romains 8.28).

Aujourd’hui, nous voyons l'envers de la tapisserie de nos vies. Mais un jour nous verrons
I’endroit. Aujourd’hui, nous voyons comme dans un miroir. Mais un jour nous verrons face
a face (1 Corinthiens 13.12).

Et ce jour-1a, il nous sera enfin donné de comprendre pourquoi certaines des plus grandes
pertes de nos vies ont peut-étre caché les plus grands gains.

Echanqes en groupes

1. Qu'est-ce qui, dans le témoignage et le message donnés, vous a touché ou interpellé ?

2. Dans vos propres pertes, qu'est-ce qui concrétement vous permet de survivre, de vivre
ou de vivifier ?



